
Sárospatak és Debrecen vonzásában

Hörcsik Richárd hetvenéves



SÁROSPATAK 
ÉS DEBRECEN 

Hörcsik Richárd hetvenéves

Debrecen, 2025

TÁMOGATÓK



SÁROSPATAK 
ÉS DEBRECEN 

Hörcsik Richárd hetvenéves

Debrecen, 2025

VONZÁSÁBAN



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN

Hörcsik Richárd hetvenéves

Kiadja a Debreceni Református Hittudományi Egyetem Debrecen, 
2025.

F� 

Baráth Béla Levente

© A KÖTET SZERZŐI

© DRHE

S

Baráth Béla Levente

Dienes Dénes

N 

Lovas Anett Csilla

K

Asztalos József, Hernád Kiadó

K a Kapitális Nyomdában, Debrecenben

I: Kapusi József

ISBN 978-615-5853-84-5 

Minden jog fenntartva. Bármilyen másolás, sokszorosítás, illetve adatfeldolgozó 
rendszerben való tárolás, a DRHE kiadványok repozitóriumába feltöltés 

kivételével, a kiadó előzetes írásbeli hozzájárulásához van kötve.



Ajánló szavak 7

Hodossy-Takács Előd: Néhány bibliai-teológiai szempont vallás és 

      politika kapcsolatának értelmezéséhez 9

Kustár Zoltán: Az európai zsidó írásmagyarázat fejlődése az 

      első évezred végétől a reformáció koráig 23

Buzogány Dezső: „Nemhogy látni, de hallani is szörnyűséges volt”  35

Kovács Krisztián: A Heidelbergi Káté politikai etikája 49 

Bátoriné Misák Marianna: A protestáns papnék jellemvonásai 

      a 16–18. században 65

Kovács Ábrahám: Teológiai irányzatok és dogmatikai kritika. 

      Racionalisták, supranaturalisták, konfesszionalisták 

      és a liberális teológia, valamint az evangélikál-pietista újortodoxia

      megjelenése a magyar református teológiában 83 

Peres Imre: Balogh Elemér püspök élete és munkássága  97 

Fekete Károly: Karácsony Sándor a teológus szemével  

       – avagy Karácsony Sándor egyháztörténeti jelentősége 105

Ősz Előd: Kálvin „újabb” magyarja 121

Szatmári Emília: A Függelék, amit ki kellett tépni. 

      A Zoványi–Kálvin-ügy története és utóélete 127

Baráth Béla Levente: A Bursa Sacra létrehozása és szerepe a magyar 

      reformátusok kora újkori külföldi egyetemjárásának történetében 145

Dienes Dénes: Ráday Pál és a tiszáninneni református patrónusok 157

TARTALOM





SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      7

AJÁNLÓ SZAVAK

Tanulmánykötetünk dr. Hörcsik Richárd tanszékvezető egyetemi 
tanárt köszönti 70. születésnapja alkalmából. Szakmai munkássága 
és kollegiális kapcsolataink egyaránt indokolják, hogy elismerésün-
ket ebben a formában is kifejezzük. Az ünnepelt 1955. december 
23-án született Sátoraljaújhelyen. Az általános iskolát Fonyban és 
Göncön végezte, a sárospataki Rákóczi Gimnáziumban érettségizett 
1974-ben. Teológiai tanulmányait a Debreceni Református Teológiai 
Akadémián folytatta, 1980-ban szerzett lelkipásztori oklevelet. Az 
Eötvös Loránd Tudományegyetem Bölcsészettudományi Karán tanult 
1979 és 1985 között, 1982-ben levéltáros, 1985-ben történelem szakos 
középiskolai tanári diplomát szerzett. 1985 őszétől az Edinburgh-i 
Egyetemen volt ösztöndíjas, Londonban és Oxfordban is hallgatott 
előadásokat. 1990-ben a Calvin College and Seminary (USA) kutatója 
volt. Bölcsészdoktor 1984-től, kandidátus 1989-től. 2002-ben habili-
tált a Debreceni Egyetemen.

Exmisszus segédlelkész volt Sárospatakon 1977 és 1979 között, 
helyettesítő szolgálatokat végzett a Hegyalja, a Hegyköz és a Bodrog-
köz több gyülekezetében. 1979-től levéltáros a Tiszáninneni Reformá-
tus Egyházkerület Tudományos Gyűjteményeiben, 1983-tól 1990-ig a 
levéltár igazgatója volt. 1991-től a Sárospataki Református Kollégium 
főtitkára volt, s egy ideig a gazdasági bizottság elnöke. Politikai pálya-
futása Sárospatakról indult el.

1995. augusztus 15-től napjainkig a Debreceni Református Hit-
tudományi Egyetem Egyháztörténeti Tanszékének oktatója. Tanári 
tevékenysége során a graduális képzés mellett az egyetem PhD-kép-
zésében is aktív szerepet vállalt. 1995 szeptemberétől a Miskolci 
Egyetemen vendégoktatóként az „Európai integráció” tantárgyat 
adta elő a Regionális Gazdasági Tanszék posztgraduális hallgatóinak. 
E tárgykörben is számos hazai és nemzetközi fórumon tartott előa-
dást. 2009-ben a Sárospataki Református Teológiai Akadémia tiszte-
letbeli professzorává választotta.



8      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Munkatársait megbecsüli, harmonikus kollegiális kapcsolat épí-
tésén fáradozik. Diákjaihoz befogadó, érdeklődő, támogató attitűd-
del viszonyul, az előadásokon vagy szemináriumokon éppúgy, mint 
a vizsgák során, oldott légkört teremt, a humor sem hiányzik ezeken 
az alkalmakon. 

Kutatási területe az egyetemes és a magyar egyháztörténet, külö-
nös tekintettel a református egyházra és a sárospataki kollégiumra, de 
Sárospatak város múltja egyes részleteinek feltárásában is részt vett. 
Több tudományos közösségben is eredményesen működött: Skót Egy-
háztörténeti Társaság, Nemzetközi Kálvin-kutató Társaság, Magyar 
Comenius Társaság, Kazinczy Társaság. A 2024. október 29-én Edin-
burgh-ban létrejött Skót és Magyar Tudósok Társasága Sir Prof. Iain 
Torrance mellett őt választotta meg magyar társelnökének.

A tudomány iránti érdeklődését a családból hozta magával, 
édesapja irodalmár lelkipásztor volt. Kutatói pályáján kiemelkedő 
eredményeket ért el a sárospataki kollégium kora újkori története 
témakörében, különösen a diáknévsor újszerű rekonstrukciójával. 
Közreadta az addig ismeretlen nemes diákok névsorát, bizonyította, 
hogy a pataki kollégium nem maradt el Debrecen mögött a Rákóczi-
kor évtizedeiben. Újszerűen közelítette meg a nagy múltú intézmény 
históriáját a gazdaságtörténeti források feltárásával és elemző értéke-
lésével. Oktató- és kutatómunkájával folyamatosan ápolta, erősítette 
a Sárospataki és a Debreceni Református Kollégiumok együttműkö-
dését. Monografikus igényű munkáit és tanulmányait rendszeresen 
hivatkozzák a kutatók. 

Sárospatak – Debrecen, 2025. adventjében 

A szerkesztők



9

V allás és politika. Két, az ember 
életéhez hozzátartozó fogalom. 

Igaz ez az antikvitásban és a jelen-
ben egyaránt. A leginkább szekurali-
zált, nyugati országok lakosságának 
mindennapjait is meghatározzák 
vallási tradíciók, a közösség szintjén 
csakúgy, mint az egyén szférájában. 

A történelmi-kulturális 
örökség, a mindannyi-
unk életét meghatározó 
ünnepek rendje, vagy 
egyszerűen csak a hét be-
osztása mély, vallási gyö-
kereket tükröz. 

1. AZONOSULÁS, 
MEGKÜLÖNBÖZTETHETŐSÉG, 
AZ ÁLLAM KERETEI

Régi felismerés, hogy az ember, 
különösen a vallásos ember, mi-
közben keresi helyét a világban, 
ilyen-olyan módon egyszerre tö-
rekszik azonosulásra és megkülön-
böztethetőségre. Megnyilvánulhat 
ez öltözködésben, étkezési szoká-
sokban, szimbólumok viselésében. 
Mindennek a háttere az ősi felis-
merés: a minket körülvevő világ 
nem homogén, mégis meg kell 
találni benne a helyünket. Azono-
sulni csak adott keretek között le-
hetséges. Sok esetben ez nem függ 
össze a közösség méretével, akár 

Néhány bibliai-
teológiai szempont 
vallás és politika 
kapcsolatának 
értelmezéséhez

H-T E¤



Hodossy-Takács Előd

10      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

tágabb, sőt átláthatatlan csoportokkal is tudunk azonosulni (például 
egy nemzethez tartozás), de elvont, csak a fogalmiság szintjén létező 
entitásokkal nem. Ezért nem lehet szeretni az egész emberiséget; és 
ez az, ami miatt a politikai gondolkodásban kialakult a hierarchikus 
azonosulás elképzelése, ebben a felfogásban a szűk közösség iránti 
lojalitás prioritást élvez a tágabb csoportok felé megnyilvánuló nyi-
tottsággal szemben.1  

Az állam keretei között különböző csoportok élnek együtt, melyek 
identitáselemei között szerepelnek a megkülönböztetésre épülő 
elemek2 (lásd ehhez a bibliai hagyományban is fellelhető etnikai/kul-
turális jelzők alkalmazását, például a hettita Úriás, a hettita Efrón, 
stb.). Ezek a szűkebb közösséghez tartozást rögzítő, megkülönböz-
tető jegyek azonban nem zárják ki a lojalitást további csoportok felé: 
ha nem is korlátlan számban, de az ember képes több közösség iránt 
hűséget tanúsítani. Ennek hiányában minden állam működésképte-
lenné válna, a társadalom pedig torz, felfújt falanszterként működ-
hetne csupán. A vallásos viselkedés szintjén a bibliai világ számos 
példát nyújt extrém, egymásnak látszólag mélyen ellentmondó kap-
csolatok létezésére. Ebben a rendszerben gondolkozva nem érdemes 
csodálkozni Áház júdai király oltárépítést elrendelő intézkedésén, 
vagy évszázadokkal később Nagy Heródes viselkedésén: ő egyszerre 
volt jeruzsálemi templomépítő király (ilyen értelemben zsidó király) 

1 Ennek érdekes példája legújabban JD Vance amerikai alelnök megnyilatkozása 2025 
telén. Az alelnök egyfajta koncentrikus körökben értelmezett szeretetfogalmat fesze-
getett 1Tim 5,8 alapján, kétségkívül rendkívül leegyszerűsítő (laikus) teológiával tálalva. 
A Sky News egyik show-jában megfogalmazott gondolatmenet szerint: [According to 
the] „Christian concept that you love your family, and then you love your neighbor, 
and then you love your community, and then you love your fellow citizens in your own 
country, and then, after that, you can focus and prioritize the rest of the world.” Véle-
ménye katolikus és protestáns teológusok éles kritikáját váltotta ki (lásd A, Kat: 
JD Vance is wrong: Jesus doesn’t ask us to rank our love for others, elérhető: https://
www.ncronline.org/opinion/guest-voices/jd-vance-wrong-jesus-doesnt-ask-us-rank-
our-love-others, letöltés dátuma: 2025. 08. 18.), viszont megszólaltak egyetértő hangok 
is (C, Kenneth: JD Vance is obviously, and unremarkably, correct about the 
order of love, elérhető: https://www.oursundayvisitor.com/jd-vance-is-obviously-and-
unremarkably-correct-about-the-order-of-love/, letöltés dátuma: 2025. 08. 18.). 

2 A római kori zsidóság összefüggésében tárgyalja a kérdést Martin Goodman Rome and 
Jerusalem című könyvében. A dilemma az első századi Palesztinában is jelentkezett: 
a zsidó Pál római polgárként lépett fel, és elvárta ennek tiszteletben tartását, 
ragaszkodott a kapcsolódó jogok érvényesítéséhez. G, Martin: Rome and Jeru-
salem: the Clash of Ancient Civilizations, New York, Vintage Books, 2007.



Néhány bibliai-teológiai szempont vallás és politika kapcsolatának értelmezéséhez

SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      11

és római kliens, aki hatalmas erőforrásokat mozgósított római szem-
pontból fontos szentélyek építésére. Ennek a kettős (vagy többes) loja-
litásnak a személyes kegyességhez különösebb köze nincs, legalábbis 
ez a kettősség minden további nélkül magyarázható politikai szem-
pontok érvényre juttatásával. A nagyhatalmak akaratával szemben a 
kicsi és periférikus fekvésű államok gyakran tehetetlenek.3

Az ókor államaiban a vallás az élet megkerülhetetlen színtere 
volt. A népi vallásosság sokszor nehezen feltárható világán túl 
húzódó, többé-kevésbé dokumentáltan létező vallási élet fő kere-
teit az állam rendjébe illesztve találjuk. Az ókori államok vallási élete 
ennek ellenére sem volt egységes, Izraelben is találkozunk a vallási 
élet párhuzamos jelenségeivel. A királyságok korában helyes, ha nem 
egységes Yahwizmusról, hanem többes számban, Yahwizmusokról 
beszélünk, a sokszínűség jelei a kezdetektől fogva jelen voltak,4 ezért 
legitim beszélni a vallás és az állam kapcsolatáról. A kora vaskor 
premonarchikus, főnökségekre épülő5 rendszerében egymás mellett 
élő klánok élete helyi sajátságokat tükrözött; a királyság kialakulása 
és az első szentély felépülése pedig nem jelentette a vidéki kultusz-
helyek, és ezzel párhuzamosan a templomi kultikus rendtől eltérő 
gyakorlatok megszűnését.6

Vallás és állam kapcsolata, ha bibliai szövegek segítségével kísérel-
jük meg leírni, színes képet mutat. Ez a kapcsolat egyrészt belesimu-
lásnak nevezhető: a vallás az állam életének egy területe volt. Másrészt 
(a héber prófétai hagyományok alapján ez nyugodtan kijelenthető) 
létezett az állammal szemben fellépő vallási hang is, valamint beszélni 

3 Áház több ponton átalakította a templomi szakrális berendezést, valamint új oltárt 
állíttatott fel, mindezt „Asszíria királyának kedvéért” (2Kir 16,10–18; bibliai idézetek: 
RÚF2014). Vallási rendelkezéseinek politikai motivációja egyértelmű, a király által fel-
vállalt vazallus státusz kulturális azonosulási kötelezettséget is magával hozott. Nem 
kizárt, hogy az új oltárt az asszír pantheon isteneinek bevezetendő tisztelete miatt 
tartotta szükségesnek. Fritz, V: 1&2 Kings. A Continental Commentary, Min-
neapolis, Fortress Press, 2003, 345. 

4 S, Mark S.: Óe Early History of God. Yahweh and the other Deities in Ancient Israel 
(2nd ed.), Grand Rapids, Michigan, Eerdmans, 2002, 182–189.; M, Patrick D.: Óe 
Religion of Ancient Israel, Louisville, Westminster John Knox Press, 2000, 46–62. 

5 Részletesen: H-T Előd: Vezetés és társadalom a bírák korában, in Óeolo-
giai Szemle 52/2. (2009), 68–74.

6 Z, Ziony: Óe Religions of Ancient Israel: A Synthesis of Parallactic Approaches, 
New York, Continuum, 2001, 153–266. 



Hodossy-Takács Előd

12      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

kell az állam életével parallel futó vallási életről. A vallás tehát megje-
lent (1) az állam rendjébe simulva és (2) a hatalom ellenében. A kap-
csolata azonban egyik esetben sem elméleti, teológiai síkon írható 
le. Az Elizeus-legendárium irodalmi formában előttünk álló anyagá-
ban és Illés próféta történeteiben, de néhány esetben már Mózes első 
könyvében is látható egy, a hatalom által megtestesített kulturális 
értékrend, melybe a bibliai hősök képtelenek belehelyezkedni, inkább 
azzal szemben pozicionálják magukat. Ezekben az esetekben a bibliai 
szövegben körvonalazódó vallási norma, huszadik századi kifejezés-
sel, egy ellenkultúra (counterculture) hatását kelti. Márpedig az ellen-
kultúra már a definíció szintjén is szubkultúra, amely nem képzelhető 
el politikai felhang nélkül. 

2. ELLENKULTÚRA, PÁRHUZAMOS TÁRSADALMAK, 
     ÁLDOZATI SZEREP 

Ennek az inkább kulturális, de mégis vallási köntösbe bújtatottan 
előttünk álló konfliktusnak több lecsapódása tetten érhető bibliai 
szövegekben. Első szembetűnő példaként idézhető 1Móz 34 története. 
Ebben az elbeszélésben Jákób vándorló klánjának Sikem környéki 
letelepedéséről, és az ebből fakadó konfliktusról olvasunk. A szakasz 
jól ismert, a történet szerint Jákób több tucat tagot számláló családja 
Sikem városával, a kánaáni civilizációval került kibékíthetetlen ellen-
tétbe. A szöveg jelen kontextusában az állam (=kánaáni civilizáció) és 
a periféria létben boldogulását, szó szerint: helyét kereső Izrael első 
mély, vérengzésbe torkolló konfliktusát idézi. Az ősatya–történetek 
egyébként is utalnak összetűzésekre, de ezek jellemzően gazdasági 
természetűek (például harc a vízért, 1Móz 26,15–22). Ebben az eset-
ben azonban mélyebb a probléma. Látszólag egyszerűen egy családi 
sérelem megtorlására kerül sor, Dina testvérei nem tűrhették húguk 
megbecstelenítését. Tágabb perspektívába állítva azonban ez a törté-
net sajátos politikai felhangot kap. A politikai jelleg a sérelem nyomán 
lefolytatott vitán látszik. Adott volt egy ügy, a kérdést a két szemben 
álló csoport megpróbálta tárgyalásos úton rendezni. Jákób fiai harag-
gal lépnek fel, amit a kánaániak konkrét ajánlattal igyekeznek tom-



Néhány bibliai-teológiai szempont vallás és politika kapcsolatának értelmezéséhez

SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      13

pítani, szeretnék, ha szövetséges viszony alakulna ki a szemben álló 
felek között (34,8–12). A tárgyalást a bizalmatlanság és a düh terelte 
más irányba. Azt is észre kell azonban venni, hogy Jákób tárgyalói 
nem voltak egységesek, a döntés sem volt egyhangú, Simeon és Lévi 
véleménye nem találkozott Jákób elképzelésével (30). 

A történetben a vallási elem a körülmetélkedés megkövetelésé-
ben jelentkezik, a szöveg szerint Dina testvérei megfontolták a sike-
miek békés együttélést kezdeményező ajánlatát, azonban feltételül 
szabták a város férfiainak körülmetélését. Sikem lakói ráálltak erre 
az ajánlatra, Jákób fiai azonban a tömeges beavatkozást követően 
bekövetkező seblázat megtorlásra használták fel: „… körülmetélke-
dett minden férfi … A harmadik napon azonban, amíg ezek sebláz-
ban szenvedtek, fegyvert ragadott Jákób két fia, Simeon és Lévi, Dina 
bátyjai, rátörtek a gyanútlan városra, és legyilkoltak minden férfit.”
(1Móz 34,24–25). 

Miért mondhatjuk a körülmetélkedés ellenére mégis, hogy a szem-
benállás inkább kulturális, nem tisztán vallási természetű? Egyrészt a 
felvezető megjegyzés, másrészt a vita tárgya miatt. Szakaszunk indí-
tása („Egyszer Dina, Lea leánya, akit Jákóbnak szült, kiment, hogy szét-
nézzen annak a vidéknek a leányai között.”) feszültséget érzékeltet. 
A „kiment, hogy szétnézzen”7 megállapítás jelzi, hogy Jákób lánya a 
kánaáni lányok közé keveredett. Ezen a ponton a szöveg tovább is lép, 
és rögtön Sikemre, Hámór fiára tereli a szót, a „nézelődés” tartalmára, 
a gazdasági és kulturális összeolvadás kísérletére utal. Erre nem a 
szöveg, hanem a térség gazdasági hálózata alapján következtethetünk. 
Palesztina világában a város és a körülötte elhelyezkedő, a bekerített 
nomadizmus8 életmódját folytató népcsoportok élete szimbiózisban 
fonódott össze. Kölcsönösen előnyös volt ez az együttélés, amikor a 
periférián élők piachoz, jövedelemhez jutottak (kereskedtek, külön-
böző szolgáltatásokat nyújtottak), értelemszerűen a város lakóinak 
megelégedésére. Ez az együttélés viszont konfliktusokat is szült, ami 
a konkrét esetben a két csoport eltérő házasság-felfogásában öltött 

7 וַַתֵֵּצֵֵא דִּינהָָ ... לִּרְֶאוֹת בִּּבְְנוֹת הָָאָרֶֶץ
8 Részletesen: H-T Előd: Jákób, Lábán és az elő-ázsiai nomádok világa, in 

Studia Universitatis Babes-Bolyai Óeologia Reformata Transylvanica 69/1 (2024), 7–23. 



Hodossy-Takács Előd

14      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

testet. A héber szöveg hagyományos értelmezése szerint Sikem nemi 
erőszakot követett el Dinán, azonban a választott kifejezések alapján 
ez korántsem tekinthető biztosnak.9 A szöveg mindenképp tragikus. 
Az érintett, az áldozat, Dina végig néma marad, épp ezért fogalma-
zunk óvatosan a következő gondolatmenet során. A bibliai héber nyelv 
a szexuális erőszak összefüggésében több szót használ, például 5Móz 
22,25-ben kimondottan az hangsúlyos, hogy fizikai erővel kénysze-
ríti a férfi a nőt (חזק, Hi); a csábításra is van megfelelő kifejezés, 2Móz 
-jelen történetünk 5. és 27. versében pedig a tisztáta ;(Pi ,פתהָ) 22,15
lanná tétel kerül előtérbe (טמֵֵא, Pi). A 2. versben azonban három ige 
sorakozik, egyik sem feleltethető meg közvetlenül ezeknek. „Magá-
hoz vitette, és vele hált, erőszakot követve el rajta”, hangzik a RÚF 
fordítása. Dinát elvitte (לִקח) Sikem – éppúgy, ahogy később a testvérei 
a 26. vers szerint. Itt a hangsúlyos a lány passzivitása. Ezt követően 
vele hált (ְוַַיִּשְְּׁכַַּב), ez a szó nem utal nemi erőszakra. A harmadik szó 
a megalázás, elnyomás szava (ָענה), ami jelenthet nemi erőszakot is. 
A lényeg, akárcsak több más esetben10 az erőszak elszenvedőjének 
megalázott helyzete. Dina néma marad, viszont a történtek a férfi 
rokonság szemében (5. és 27. vers) tisztátalanná tételnek, bemocs-
kolásnak (טמֵֵא, Pi) számítanak. A történetben ezek az olvasóban 
indulatot keltő kifejezések azonban furcsamód egy szerelmi szállal 
fonódnak össze. Sikem szerelmes. Dina hallgat. Sikem feleségül akarja 
venni Dinát. A férfiak alkudoznak, jegyajándékon vitatkoznak, csa-
ládok egyesítését tervezgetik, mely gazdaságilag mindenkinek elő-
nyös. Maga a jelenet mintha csak a trójai mondakörből ismert Helené 
elrablásáról szóló történet héber variánsa lenne.11 Amikor kitör a harc, 
Jákób indulatosan beszél fiaival, mintha ő felülemelkedne a sérelmen! 
Dinát Sikem elvitte, vele hált, megalázta. Kérdés mindezek alapján, 

9   Számos kutató elutasítja a szöveg nemi erőszak kategóriában mozgó értelmezését. 
Megjegyzendő: a szexuális erőszak és a konszenzuális nemi kapcsolatok kategóriái 
sokat változtak az évszázadok alatt. F, Yitzhaq: Óe Defilement of Dina: Uncon-
trolled Passions, Textual Violence, and the Search for Moral Foundations, in Biblical 
Interpretation, 24/3 (2016), 281–309. Lásd: 283. oldal 4. jegyzet!

10  Például 2Sám 13,14 (Amnón és Támár), 5Móz 22,29. 
11 R, Gary A.: Óe Epic Tradition in Ancient Israel – and What Happened to It?, 

in I. Kalimi (ed.): Writing and Rewriting History in Ancient Israel and Near Eastern 
Cultures (1st ed.), Wiesbaden, Harrassowitz Verlag, 2020, 17–30. (ebben: 18–19.) 



Néhány bibliai-teológiai szempont vallás és politika kapcsolatának értelmezéséhez

SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      15

hogy a megalázás ebben az esetben nem az előzetes atyai engedély 
kikérésének elmulasztását jelenti-e? Vagy a történet, hasonlóan Ezsdr 
9–10-hez, a vegyes házasságokat nem egyszerűen vallásilag veszedel-
mesnek, hanem mindenestül gyűlöletesnek tartja?12

Ha a nemi erőszak lenne a történet valódi centruma, mint láttuk, 
lehetett volna választani sokkal erőteljesebb kifejezéseket is a 2. vers 
megfogalmazásához. Ezért merül fel, hogy ezt az egészet a kulturális 
szembenállás példájaként értelmezzük: a kánaáni világ áll itt szem-
ben a héberek világával. Ebben az olvasatban Dina gyalázata (szociális 
és nem szexuális értelemben használva a kifejezést!)13 a klán meg-
szégyenítése, a csoport házassági szokásának meggyalázása. A héber 
rend szerint Sikemnek Jákób elé kellett volna járulni, és az egyezke-
dést lefolytatni még a fiatalok közelebbi kapcsolatba kerülése előtt. 
Kár, hogy Dina a történetben végig hallgat. A nő véleménye, szán-
déka, vágyai: mindez keveset, de inkább semmit nem számít.14 Ebben 
az olvasatban az elbeszélés ugyanazt a dilemmát feszegeti, amelyet 
Nábót szőlőjének története, ahol szintén a kánaáni gondolkozás (a 
király jogának prioritása) áll szemben a héber gondolkozással (az 
atyai örökség elidegeníthetetlen, lásd 1Kir 21). Lyn Bechtel Dina tör-
ténetéről a nyitottság keretében beszél: valóban, ő a lány, aki „szétnéz” 
a kánaáni fiatalok között, elkezd azonosulni, igazodni, szokásokat 
átvenni.15 Ez az értelmezés kitágítja a hagyományos értelmezési kere-
tet, melyben a kánaáni fiatal férfi a nemi erőszaktevő sztereotipiáját 
cipeli. Az elbeszélésnek a héber Biblián belüli párhuzamait 1Kir máso-
dik felében, az Omri-dinasztia történetének leírásában találjuk. 

Érdekes politikai összefüggés ez: a gazdasági előnyök mentén 
megvalósul az együttműködés, de ez a szempont a bibliai mérlegen 
egyáltalán nem számit. Amit itt látunk, az elsősorban kulturális szem-
benállás; de modern kategóriákat keresve és alkalmazva Sikem és 

12 F: Óe defilement of Dinah, 308. 
13 Így értelmezi a Dinával történteket többek között W, Ellen Van: Does ’innâ Den-

ote Rape? A Semantic Analysis of a Controversial Word, in Vetus Testamentum 52/4 
(2002), 528–544.; valamint J, Alison L.: Understanding Genesis 34:2: ’Innâ, in 
Vetus Testamentum 66/4 (2016), 663–668. 

14 F: Óe defilement of Dinah, 289. 
15 B, Lyn M.: What if Dinah is not Raped? (Genesis 34), in Journal for the Study 

of the Old Testament 62/1 (1994), 19–36. 32. 



Hodossy-Takács Előd

16      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Jákób klánjának együttesét nevezhetjük párhuzamos társadalmak 
kialakulásának is. A vallás ezekben az esetekben szekunder. A hatal-
mat a visszaéléssel, az elnyomással azonosítja ez a történet, akárcsak 
a feleség elvesztését, idegen palotába hurcolását elmondó szakaszok 
(1Móz 12,10–20; 20; 26,1–11). A politika a kulturális szokások tág terét 
öleli fel, a valláson messze túlmutatva; ezek a bibliai hősök pedig tehe-
tetlen, periférikus szereplők, akkor is, ha gazdaságilag nem tekint-
hetők vesztesnek. Dina némasága és a testvérek tomboló haragja az 
áldozatszerep eltorzítása mögött meghúzódó manipulatív szándékra 
is figyelmeztet. A testvérek tudatosan emelik át az áldozati szerepbe 
saját magukat, így a sértett már maga a klán.16 Az áldozatszerep, és 
ezt teológiai meggyőződéssel valljuk, nem szül automatikusan már-
tírokat, akkor sem, ha tényleges szenvedést kell kiállniuk.

Ellenkultúra, gazdasági együttműködés, vallási-kulturális és politi-
kai feszültség keskeny határa, marginális csoportok és többségi társada-
lom feszültsége: a fentiek arra szolgáltatnak példát, hogy egyes bibliai 
történetek értelmezhetők ezeknek a kategóriáknak a segítségével is. 

3. A PRÓFÉTASÁG MINT AZ ÁLLAM RENDJÉBE SIMULÓ, 
     MÉGIS KONFLIKTUST SZÜLŐ VALLÁSI JELENSÉG

A héber Biblia meghatározó alakjai közül a próféták emelkednek ki 
politikai jellegű tevékenységükkel, az ő szerepükből természetes 
módon következett a konfliktusok felvállalásának kényszere. Szó-
beli megnyilvánulások és jelképes cselekedetek során a próféták vé-
leményt nyilvánítottak, ha kellett, szembementek a királyi udvarral 
magán- és közéleti kérdésekben egyaránt.17 A prófétai habitus poli-

16 2025. augusztus 20-án jelent meg a londoni Óe Times-ban egy véleménycikk az áldo-
zatszerep politikai megjelenéséről. A szerző az áldozati szerep tudatos felvételével 
együtt járó (politikai) manipulációkra mutat rá, a legkülönbözőbb szereplők részé-
ről. F, Daniel: Óere is no future in politics of victimhood, Óe Times 2025. 
08. 20., 19, elérhető: https://www.thetimes.com/comment/columnists/article/the-
re-is-no-future-in-politics-of-victimhood-6dlkhw5bk, letöltés dátuma: 2025. 11. 04. 
A szerző, a lap kolumnistája egyébként számos díj és kitüntetés birtokosa, aktív poli-
tikus, a Lordok Házának tagja.  

17 Néhány példa: 2Sám 12,1–14 (Nátán és Dávid a Betsabéval folytatott affért követően); 
1Kir 11,29–39 (Ahijjá és Jeroboám, a salamoni királyság bukásának meghirdetése); 
1Kir 21 (Illés és Aháb, a Nábót-incidens nyomán); Jer 36,27–31 (Jeremiás és Jójákím, a 



Néhány bibliai-teológiai szempont vallás és politika kapcsolatának értelmezéséhez

SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      17

tikai összefüggései azonban, az áldozatnarratívához hasonlóan, sok 
félreértést szülnek, bár a próféta és a politika kapcsolata a héber Bib-
liában elég egyértelműnek tűnik. A próféták, még ha alkalmanként 
perifériára szorultak is, az állam rendjének részét képezték. A prófé-
ták szerepe egyértelmű: ők azok, akik ismerik és kijelentik Isten ter-
vét.18 Nem jövendőmondók vagy látnokok, kijelentésük alapja Isten 
szándéka, amit történetesen ők ismernek. Fellépésük a nyilvánosság 
előtt ebből eredeztethető. A próféta azért kérlelhetetlenül követke-
zetes, mert Istent képviseli, közéleti-politikai erőtérben mozogva, és 
a királlyal folytatott beszélgetésben vagy üzenetváltásban egyaránt. 
Ebből fakad, hogy a próféta nem feleltethető meg a modern politika 
egyik szereplőjének sem; a próféta nem mérlegelhet, önálló döntést 
nem hozhat, a kompromisszumkészség19 sem tartozhat erényei közé. 

A prófétákhoz kapcsolódó szövegekben gyakran találunk közvetlen 
politikai kiszólásokat. Ezek néhány esetben világpolitikai összefüggé-
sekre koncentrálnak (például Náhum, Deutero-Ézsaiás), ezek a szakaszok 
azonban nem generáltak feszültséget a próféta és a hatalom letétemé-
nyese között, ráadásul ezek a világpolitikai szereplők nem is érzékelték 
a héber próféták működését. Ezzel szemben amikor a próféta helyi szin-
ten, közvetlenül reflektált a királyi udvar politikájára, az konfliktuso-
kat tudott szülni. Erőteljes történeteket találunk ezen a téren a Királyok 
könyveiben, leginkább az Illés-anyagban, valamint Jeremiás prófétánál. 
Az, hogy a konfliktus mennyire mélyült el, a helyzettől függött. 

Az előbb megállapítottuk, hogy a vallási töltetű megszólalás, az 
Isten tervéről szóló proklamáció vagy viselkedés (a jelképes prófétai 
cselekedeteket ebbe a kategóriába sorolom) kétféle lehet. Ahogy már 
kimondtuk: a vallás megjelenhet (1) az állam rendjébe simulva és 
(2) a hatalom ellenében. 

tekercs elégetését követő ítéletmondás); Jer 27,1–11 (a próféta járom viselésével nyil-
vánítja ki: el kell fogadni Babilónia hatalmát).

18 Walton megfogalmazása: „Óe prophets are those who proclaim the plan of God.” 
W, John H.: Old Testament Óeology for Christians: From Ancient Context to 
Enduring Belief. Downers Grove, IVP Academic Press, 2017, 168.  

19 Lehetséges ellenpélda: 2Kir 5,15–19. Elizeus nem reagált érdemben Naámán kéré-
sére, ami akár kimondatlanul maradó jóváhagyásként is értelmezhető. A történetben 
azonban az áldozat és a föld összekapcsolódik, ami árnyalja Naámán kérésének meg-
ítélését. F: 1&2 Kings, 260–261. 



Hodossy-Takács Előd

18      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

A fentebb körüljárt sikemi történet a hatalom ellenében megjele-
nített értékrend világos példája. Az itt közvetített viselkedés részben 
vallási különállással, részben kulturális különbözőséggel magyaráz-
ható, de mivel a vallás egy átfogó, önmagán mindig túlmutató jelenség, 
ez a fajta szétválasztás, különösen ókori kontextusban és a szöveg 
összefüggésében, értelmetlen. A szöveg a héberek különállását, külön-
bözőségét kívánja hangsúlyozni, Dina közeledése a város kultúrájához 
ebből a szempontból nézve veszedelmes, aminek nem lehet pozitív 
következménye. Nem is lett. 

Érdekes módon azonban a nagy prófétai szembenállásokon az 
látszik, hogy bár a próféták a hatalom ellenében foglaltak állást 
konkrét kérdésekben, személyük, alakjuk mégis besimult az állam 
rendjébe. A próféták nem idegen testként, hanem az állam kere-
tein belül kirajzolódó vallási gyakorlatok keretében léptek fel. Tehát 
szemben az előző történettel, még a mártírsors közelébe jutó pró-
féta sem különült el oly mértékben, ahogy Dina klánjának története 
jeleníti meg a csoport saját, egyértelműen a szeparációt erőltetni 
próbáló vallási-kulturális felfogását. 

Ezt a jelenséget szépen példázza a Királyok első könyvének egyik 
jellegzetes története, a 22. fejezetben olvasható Mikájehú-elbeszélés. 
A történet szerint Izrael királya Júda királyával az oldalán háborúba 
készült arám ellen. Fontos történeti kérdés a két király és a két király-
ság viszonya az Omri-dinasztia regnálása idején, de ez jelen írásunk 
szempontjából mellékes.20 A harc megkezdése előtt szólították a pró-
fétákat, akik sikert jövendöltek – majd komoly unszolásra feltűnt a 
nagy egyetértéssel szemben megszólaló Mikájehú, és kijelentette: 
„Láttam egész Izráelt szétszóródva a hegyeken: mint a juhok, melyek-
nek nincsen pásztora.” (17). Szavaiért börtönbe került, de hamarosan 
bebizonyosodott, Mikájehú valóban ismerte Isten tervét, és hitele-
sen tanúskodott. Érdemes felidézni a 28. verset, melynek a királyt 
megszólító kijelentése mintha csak a prófétaság bibliai felfogásának 

20 Az Omrida politika áttekintéséhez: K Géza: Bezárkózás a nemzeti hagyo-
mányba. Illés próféta és Izrael politikája az i. e. 9. században, in Uő: Bezárkózás a 
nemzeti hagyományba. Az értelmiség felelőssége az ókori Keleten. Tanulmányok az 
ókori keleti szövegek értelmezése köréből, Budapest, Osiris, 1995, 168–181.



Néhány bibliai-teológiai szempont vallás és politika kapcsolatának értelmezéséhez

SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      19

definícióját akarná illusztrálni: „Ha csakugyan visszatérsz sértetlenül, 
akkor nem az Úr beszélt általam!”.

Ez a prófétai viselkedés látszólag kibékíthetetlen ellentétet mutat a 
fennálló hatalmi rendszerrel, annak szereplőivel szemben. Ha viszont 
a meghatározó részletekre fókuszálunk, azt látjuk, hogy a próféta az 
adott vallási rend keretein belül szorult a perifériára. A királyok előtt 
sikert hirdető próféták mind YHWH nevében szólalnak meg, ebben a 
szakaszban se más istennév, se más istennevet idéző teofór név nem 
bukkan fel. Sőt, Mikájehú azt is kijelenti, hogy YHWH volt az, aki a pró-
fétákon keresztül rászedte a hadjáratra készülő királyt! A két próféta 
pofozkodásba torkolló összetűzése (Cidkijjá és Mikájehú) két, a YHWH 
kultuszon belül elhelyezkedő férfi konfliktusa. Mikájehú személyének 
hitelességét, hősünk próféta-voltát nem vitatta a király sem, csupán a 
személyes ellenszenv miatt mellőzte, amíg tehette (8). Mikájehú tehát, 
a majdnem-mártír sorsa jutó, üldözésre kerülő, bebörtönzött próféta 
az állam rendjéhez szervesen hozzátartozó, minden szereplő által legi-
timnek tekintett vallási gyakorlatban vett részt. A király hívta, ha nem 
is szívesen, a próféta pedig ment. Nem akart beszélni, de végül mégis 
megtette. Itt nincs kulturális szembenállás, nincs elkülönülés – a Tanú
című filmben a börtönőr szájából elhangzó, gyakran idézett mondat 
akár ebben a helyzetben is idézhető: „egy brancs maguk!”. Igen, Miká-
jehú és ellenfelei egyazon rendszer részét képezték. 

Másfél évszázaddal később, Júda történetének legviharosabb 
időszakában, a babiloni fogság előestéjén kiéleződtek a politikai 
viták Jeruzsálemben. Meg lehet-e őrizni valami keveset egy kis állam 
maradék függetlenségéből az emelkedő, és egyre agresszívebbé váló 
nagyhatalom árnyékában – ez volt a központi politikai kérdés a 
Kr. e. hetedik–hatodik század fordulóján. Egyszerűbben: behódolni 
és reménykedni, vagy ellenállni? Esetleg: új szövetségeseket keresni? 
Megelőzhető a beolvadás a vallási és kulturális különállás hangsúlyo-
zásával? Ezek a ma is ismerős dilemmák húzódnak meg Jeremiás pró-
féta könyvének hátterében. 597-ben Júda királyát, Jójákínt a babiloni 
hódítók detronizálták, helyére bábkirályt ültettek, a legitim uralkodó 
nagybátyját, Cidkijját. Egy évtizeddel később, az újabb támadást köve-
tően Jeruzsálemet feldúlták, a templomot lerombolták. Az országnak 



Hodossy-Takács Előd

20      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

több deportációs hullámot kellett elszenvedni, ezek eredményeként 
létrejött a babiloni zsidó diaszpóra. Ezzel párhuzamosan sokan Egyip-
tomban kerestek menedéket; az otthon maradó nép pedig igyekezett 
boldogulni úgy, ahogy tudott. Júda államának intézményes keretei a 
Kr. e. 580-as évek végére megszűntek létezni.

Erre a megoldhatatlan dilemmákkal terhelt időszakra esik Jere-
miás próféta működése. Ő a kíméletlen, következményeket nem mér-
legelő igehirdetők mintapéldája a héber Bibliában. Következetesen 
képviselte álláspontját, melynek lényege: Isten úgy döntött, hogy az 
uralmat Nebukadneccár babiloni uralkodónak adja, tehát Júda leg-
jobban teszi, ha elfogadja végzetét, és behódol. A próféta ugyanakkor 
nem volt fatalista, Babilon uralmát is időlegesnek tartotta (vö. 31. feje-
zet). A korszak bonyolult politikai vitái között véleményéhez követ-
kezetesen ragaszkodott, annak ellenére, hogy árulónak kiáltották ki. 
Szavaiért elszenvedett üldöztetést, gyötrelmeket.21 Babilóniáról Isten 
eszközeként beszélt,22 ezt a királyi udvar értelemszerűen elfogadha-
tatlannak tartotta. Jeremiás fellépése számukra hazaárulással ért fel. 
Ezért megvetették? Igen. Ugyanakkor, köszönhetően udvari kapcso-
latainak, élete megmenekült. Nem volt azonban minden kortársa 
ennyire szerencsés. Közülük való volt Úrijjá, Semajá fia, aki szintén 
Isten jogos haragját, a város pusztulását hirdette, „egészen úgy, ahogy 
Jeremiás” (26,20). Ő emigrációba kényszerült, Egyiptomba menekült, 
de oda is utána küldetett a király, elfogták, hazahurcolták, kivégezték, 
majd halál utáni megalázásként tetemét kidobták a köznép temető-
jébe. Miért menekült meg a sokat szenvedő Jeremiás, és miért jutott 
mártírsorsra Úrijjá? Azért, mert előbbinek jó összeköttetései voltak, 
utóbbinak pedig nem?23 Ez a cinikus megközelítés. A fenti keretbe 
illesztve kidomborodik, hogy Jeremiás önálló, jól elkülöníthető prófé-

21 Jeremiást megverették, kalodába zárták, bebörtönözték, ciszternába vetették: 20,2; 
37,15–16; 38,6.  

22 Lásd: Jer 25,8–9. A 29. fejezetben a próféta a már elhurcoltak számára javasolta hely-
zetük elfogadását. 

23 Jer 26,24: „Jeremiásnak azonban pártját fogta Ahikám, Sáfán fia”. Sáfán leszármazot-
tai Jeruzsálem meghatározó írnokcsaládjának tagjai voltak, a királyi adminisztráció 
kulcsszereplői több nemzedéken át. Részletesen: D, J. Andrew: My Servants 
the Scribes: Composition and Context in Jeremiah 36., in Journal of Biblical Litera-
ture 109/3 (1990), 403–421. 



Néhány bibliai-teológiai szempont vallás és politika kapcsolatának értelmezéséhez

SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      21

tai hangot szólaltatott meg a hatalmi elit számára, Úrijjával azonban, 
ha közelebbről szemügyre vesszük szerepét, nem ez a helyzet. Úrij-
ját soha nem nevezi prófétának a szöveg. Ő nem próféta, hanem egy 
prófétáló ember (26,20). A vers kétszer említi, hogy prófétált, először 
hitpael, másodszor nifal alakban szerepelteti az igét. Előfordul Jere-
miásnál másutt is az ige hitpael participiuma, kimondottan pejoratív 
kontextusban, ebben a formában: „(féleszű és) prófétálgató ember” 
(29,26). Következésképp: Úrijjá üldözése és megölése azzal is magya-
rázható, hogy őt az udvar nem tekintette belső embernek, prófétának, 
csak egy „prófétálgató” embernek, aki történetesen azt mondta, amit 
Jeremiás. Ez bőven elég ok volt arra, hogy vele ne legyenek elnézőek. 
Voltak, akik Jeremiásnak is a halálát kívánták (26,8–11), viszont a 
centrumhoz tartozó prófétával szemben hangjuk kevésnek bizonyult.  

ÖSSZEFOGLALÁS

Mi bontakozik ki mindezekből vallás és politika összefüggéseiről? 
Kellő nyitottsággal olvasva a héber Biblia szövegét mindenekelőtt a 
prédikátor bölcsességére kell rácsodálkoznunk, immár sokadszor: 
valóban „nincs semmi új a nap alatt” (Préd 1,9). Sok esetben a vallási 
szembenállás mély kulturális különbözőségeket takart már az ókor-
ban is, emberek tárgyaltak, hatalmasok uralkodtak, és közben nem 
riadtak vissza kisebb-nagyobb csúsztatásoktól. Egyéni sérelmeket 
minden további nélkül értelmeztek a közösséget ért atrocitásként, 
a szembenállás pedig időnként összecsapásokba torkollt. Az együtt-
élés már akkoriban sem ment zökkenőmentesen, és léteztek viták, 
politikai feszültségek is. Ebben a rendszerben a gyakran kritikus 
hangot megütő prófétáknak viszont stabil helyük volt, ők az állam 
életét alapvetően meghatározó vallási rend keretein belül helyezked-
tek el. Bibliai teológiai alapon legitim beszélni kultúráról és ellen-
kultúráról, rácsodálkozhatunk akár a párhuzamos társadalmakra 
és az áldozati szerepekkel történő visszaélésekre is. Ezek modern 
kategóriák, viszont a bibliai anyag ezek tengerében is nyújt támpon-
tokat az eligazodáshoz. 





23

BEVEZETÉS

A reformáció a keresztyén Eu-
rópában ismét a Szentírást 

helyezte a teológiai gondolkodás 
középpontjába, azon mérve le 
minden korábbi dogma, zsinati 
határozat, pápai kinyilatkozta-

tás, liturgikus gyakorlat 
vagy éppen egyházi ha-
gyomány megbízható-
ságát és időtállóságát. 
A humanizmus „vissza 
a forráshoz” eszményét 
is követve a reformáció 
egyházai számára ez a 
Szentírás vonatkozásá-

ban az eredeti nyelvű szövegekhez, 
így az Ószövetség vonatkozásában 
a héber kánon, illetve a héber szö-
vegváltozat elfogadását jelentette.1

A héber nyelvhez, nyelvészet-
hez, illetve a zsidó írásmagyarázat-
hoz való odafordulás mindennek 
a természetes folyománya volt, 
s azok legkiválóbb eredményei 
előtt megnyílt az út a keresztyén 
tudományosság felé. Ezt részben a 
vonatkozó nyelvtanok, szótárak és 

1 A tágabb szellemtörténeti kontextushoz 
lásd Dienes Dénes (szerk.): A reformá-
ció, Sárospatak, Hernád Kiadó, 2008, és 
Reventlow, H. Graf: Epochen der Bibel-
auslegung. Band III: Renaissance – Refor-
mation – Humanismus, München, C. H. 
Beck, 1997, 68–200. 

Az európai zsidó 
írásmagyarázat 
fejlődése az első 
évezred végétől 
a reformáció koráig

K Z



24      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Kustár Zoltán

bibliai kommentárok latin fordításai tették lehetővé, részben pedig 
annak volt köszönhető, hogy a 16. század elején a reformációhoz csat-
lakozott tartományok egyetemein „gombamód szaporodtak a héber 
tanszékek”2, s így a keresztyének körében egyre nőtt a kiváló hebra-
isták száma. 

Ha tehát a reformáció írásértelmezéséről megbízható képet aka-
runk alkotni, érdemes kitekinteni arra, hogy a korabeli, Európában élő 
zsidóság hogyan értelmezte, hogyan magyarázta a maga Szentírását. 

Írásom révén örömmel csatlakozom azokhoz, akik ebben a kötet-
ben dr. Hörcsik Richárd professzor urat köszöntik 70. születésnapja 
alkalmából. Richárddal évtizedek óta oktatunk egy egyetemen. Szak-
mai felkészültsége és kedves, közvetlen személyisége mindig is nagy 
benyomást tett rám. Bízom benne, hogy a reformáció korának kiváló 
ismerőjeként örömmel fogadja tőlem ezt a tanulmányt. Kedves 
Richárd, Isten éltessen!

1. A HISPÁNIAI ZSIDÓ ÍRÁSMAGYARÁZAT

1.1. A kezdetek
Az arab hódítások egyrészt a korabeli zsidóság jelentős részét egyet-
len birodalomban egyesítették, vallásuk és szellemi életük szabad 
gyakorlását pedig nem akadályozták, miközben magával hozták a 
görög tudomány és filozófia reneszánszát is, megnyitva ennek ajtaját 
az arabul (is) beszélő zsidóság előtt.3 Az iszlám ugyanakkor, maga is 
könyvvallás lévén, jóval megelőzte a zsidóságot saját nyelvtanának 
feltárásában, valamint egy nyelvészetileg érvelő, a szöveg elsődleges 
jelentését kereső, közérthetőségre törekvő kommentárforma kialakí-
tásában.4 E változásokra, illetve szellemi kihívásokra először a Babiló-

2   Csepregi Zoltán: Zsidómisszió, vérvád, hebraisztika. Ötven forrás a reformáció és a zsi-
dóság kapcsolatának kérdéséhez, Budapest, Luther Kiadó, 2004, 22.

3 Rosenthal, Erwin Isaak Jakob: Óe Study of the Bible in Medieval Judaism, in Lampe, Geoffrey 
William Hugo (ed.): Óe Cambridge History of the Bible, Vol. 2: Óe West from the Fathers to 
the Reformation, Cambridge, Cambridge University Press, 1969, 252–279., ebben: 252–256.; 
Stemberger, Günter: A zsidó irodalom története, Budapest, Osiris Kiadó, 2001, 96–98.

4 C, Mark R.: Medieval Jewry in the World of Islam, in Goodman, Martin (ed.): Óe 
Oxford Handbook of Jewish Studies, Oxford, Oxford University Press, 2002, 193–218., 
ebben: 204–207.



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      25

Az európai zsidó írásmagyarázat fejlődése az első évezred végétől a reformáció koráig

niában élő zsidóság tudott reagálni: a Kr. u. 9–10. században felvirágzó, 
babilóniai eredetű karaita mozgalom, valamint e mozgalom egyik 
fő ellenfele, Szaadja ben Joszéf gáon5 (Kr. u. 880–942) újszerű bibliai 
kommentárjai és írásmagyarázati elvei jelentős mérföldköveket je-
lentettek ezen az úton.6 A babiloni diaszpóra hanyatlásával a zsidó-
ság szellemi központja a 11. századtól részben Palesztinába, részben 
pedig – Észak-Afrika közvetítésével – Hispániába helyeződött át.

A Kr. u. első századokra kialakult négy zsidó írásmagyarázati mód-
szer közül7 ebben a korban a pesa  és a deras módszere volt a meghatá-
rozó: az előbbi a szöveg elsődleges és kézenfekvő értelmét kereste, míg 
az utóbbi a szövegből egy rejtett, nem kézenfekvő értelem kibontását 
célozta meg, lényegében annak érdekében, hogy a kialakult hagyomány 
a szent könyvekkel igazolható legyen. A babiloni, majd a hispániai zsidó 
írásmagyarázók – a pesa  módszerét követve – egyre inkább a szövegek 
elsődleges értelmére helyezték a hangsúlyt, aminek feltárásához a foko-
zatosan kibomló héber nyelvészet és lexikográfia eredményeit is fel-
használhatták. Ugyancsak felértékelődött a bibliai szövegek történeti 
kontextusának a fontossága – mégpedig nemcsak a történeti könyvek, 
hanem a Későbbi próféták és az egyéb Iratok esetében is.

1.2. A héber nyelvészet megszületése és felvirágzása
A héber nyelvészet felvirágzása nyugaton Menahém és riválisa, Dunás
munkásságával kezdődött, majd Ávrahám ibn Ezra és a Kimhi család 
tevékenységében teljesedett ki. 

A Cordobában élő és működő Menahém ben Jákov ibn Száruk (kb. 
920–970) állította össze az első teljes héber szótárt (Mahberet). Ebben 

5 Jelen írás a zsidó nevek átírásában az alábbi munka átírásait, illetve átírási elveit követi: 
S: A zsidó irodalom története.

6 Lásd S: A zsidó irodalom története, 98–99; K Zoltán: „Forgasd, forgasd, 
hiszen minden benne van!” Adalékok az írástudók és a masszoréták hermeneutikájá-
hoz, in Benyik György (szerk.): Bibliai hermeneutika – avagy a bibliai szövegértelmezés 
változatai, 1. kötet, Szeged, Szegedi Nemzetközi Biblikus Konferencia Alapítvány, 2024, 
73–84, ebben: 77–79.

7 Lásd K Zoltán: A rabbinikus írásmagyarázat elvei és gyakorlata, in Koltai Kor-
nélia–Zsengellér József (szerk.): Hadd dicsérem a kegyes férfit! Tanulmánykötet 
Schweitzer József születésének centenáriumán a „Schweitzer-lectures” Magyar Hebra-
isztikai Konferenciák 2018–2022 közötti előadásaiból, Budapest, Magyar Hebraisztikai 
Társaság–L’Harmattan Kiadó, 2022, 61–78, ebben: 63–64.



26      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

elkülönítette az igetöveket és megadta azok jelentését, méghozzá úgy, 
hogy a jelentéseket a kontextusból határozta meg – ez utóbbi elemzése 
során lényegében rövid szentírásmagyarázatokat építve bele a művébe.8

Írásának jelentőségét mi sem mutatja jobban, minthogy a nyelvészet 
terén egy évszázaddal később Rashi is zömében az ő eredményeire épí-
tett. A szintén cordobai Dunás ben Lábrát (kb. 920/925–985) Menachém 
eredményeit erős kritikával illette, és Tesúvót című írásában valóban 
javított is azokon: jelentős lépéseket tett a három gyökmássalhangzós 
igetörzsek felismerése felé, de jelentős volt a hatása a héber nyelvészeti 
terminológia kialakításában is.9 Mivel mindketten zömében héberül 
írtak, eredményeik Európa keresztyén felében is ismertté váltak.10

Az első, a szó tudományos értelmében is nyelvésznek nevezhető 
alak Menahém tanítványa, Júda ibn Hayyuj volt (10–11. sz. fordulója). 
Ő rögzítette elsőként a három mássalhangzós igetörzsek alapszabá-
lyát, az igéket erős és gyenge igékre osztotta fel, és a magánhangzó-
váltások szabályait is beazonosította. Nyelvtanát arab nyelven alkotta 
meg, de Móse ibn Gikatilla mellett Ibn Ezra is közreadta azt héber 
fordításban (Róma, 1140).11 Talán még a szintén arabul író Abulvalid 
Merván ibn Janah (Jóna Marinus) nevét említsük meg itt (995–1050), 
aki egy átfogó héber nyelvtant (Széfer Hariqmáh) és szótárt is alko-
tott (Széfer Hashorashím), először foglalva a héber nyelv szabályait 
komplex rendszerbe.12 Bár ő bibliai kommentárokat nem írt, e két 
művébe előszeretettel építette be bibliai versek vagy hosszabb sza-
kaszok magyarázatait. Hatása a Kimhi családon keresztül lépte át az 
arab világ nyelvi korlátjait.13

Amint említettük, Móse ben Sámuel ibn Gikatilla (11. sz.) volt 
az, aki Júda ibn Hayyuj nyelvészeti munkáját héberre lefordította.

8 Lásd K Ármin: A zsidó irodalom története, I. kötet, [Budapest], Bethlen 
Gábor Könyvkiadó, 1994 (fakszimile kiadás, eredeti megjelenés: 1908), 206.

9    Uo., 207–208; R: Bible in Medieval Judaism, 258.
10 H, Robert A.: Medieval Jewish Biblical Exegesis, in Hauser, Alan J.–Watson, Duane 

F. (eds.): A History of Biblical Interpretation, Volume 2: Óe Medieval through the Refor-
mation Periods, Grand Rapids–Cambridge, Eerdmans, 2009, 141–171, ebben: 143.

11  K: A zsidó irodalom története, 208.
12  Uo., 210–211.
13 R: Bible in Medieval Judaism, 259–260; H: Medieval Jewish Biblical 

Exegesis, 143.

Kustár Zoltán



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      27

 Ő maga arab nyelven számos kommentárt alkotott, melyek azonban 
nem maradtak fenn, kivéve a Zsoltárokhoz, a Kisprófétákhoz, Ézsaiás 
könyvéhez és Jóbhoz írt magyarázatának14 azokat a részleteit, amelye-
ket Ibn Ezra idézett saját írásaiban. Magyarázatainak ismertetőjegye 
a történeti érdeklődés és az alapos nyelvi elemzés; jellemző, hogy – 
korát messze megelőzve – néhány zsoltárt a fogság korára datált, és 
először jutott el arra a felismerésre, hogy az Ézs 40–66. fejezeteknek 
a Kr. e. 6. században kellett keletkezniük, de Ibn Ezra a kispróféták 
kapcsán is hasonló történeti vonatkozású felismeréseket idéz tőle.

1.3. Ávrahám ibn Ezra 
A legnagyobb spanyol (hispániai) írásmagyarázó Ávrahám ibn 
Ezra (1089–1164), korának kiemelkedő költője, filozófusa, nyelv-
tudósa, aki miután 1140 körül kénytelen volt elhagyni hazáját, 
előbb Itáliába, majd onnan Franciaországba, s végül Angliába köl-
tözött. Hosszú, vándorlásokkal teli életében a gáónida és spanyol 
iskola arab nyelven megszületett eredményeit közvetítette hébe-
rül az itáliai és franciaországi zsidóság felé,15 másrészt Itáliában 
egyedi, Rasiéhoz méltó kommentárokat alkotott a Pentateuchos-
hoz, egyet külön az Exoduszhoz és egyéb iratokhoz (Kispróféták, 
Ézs, Zsolt, Jób, Eszter, Ruth, Énekek, Préd, Dán), melyekből többet 
Franciaországban jelentősen átdolgozott.16

Kommentárokban Ibn Ezra Szaadja hermeneutikai elveit követte, 
és a szöveg nyelvi úton, az értelem eszközével a kontextus alapján 
megállapított elsődleges ételméhez (pesa ) ragaszkodott,17 ám abban 
a korabeli iszlám szekuláris műveltség „igazságainak” teljes kincsestá-
rát igyekezett hasznosítani. Művei a kritikai írásmagyarázat előfutá-
rainak is tekinthetők, bár a Tórában nem mózesi anyag jelenlétét vagy 
az Ézs 40–66 mögött egy fogság korabeli szerző létét inkább célzások 
és utalások mögé rejtette, ami más téren is kedvelt eljárása volt.18

14 K: Zsidó irodalom, 242.
15 S: A zsidó irodalom története, 100.
16  Lásd H: Medieval Jewish Biblical Exegesis, 152.
17 S: A zsidó irodalom története, 100.
18 R: Bible in Medieval Judaism, 267; S: A zsidó irodalom története, 100.

Az európai zsidó írásmagyarázat fejlődése az első évezred végétől a reformáció koráig



28      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Írásmagyarázati elveit a Tórához írt kommentárjának előszavá-
ban fejti ki részletesen. Nézete szerint a gáónok magyarázatai túl 
hosszúak és csapongók, a karaiták ugyan nagy hangsúlyt fektetnek 
a nyelvi megfigyelésekre, ám nem jutnak el az Írások igaz értelmé-
hez, a midrások (közéjük értve Rasit és követőit is) túlzásba viszik 
a deras módszerét, s végül a keresztyén írásmagyarázatot az allegó-
ria, a rejtett értelem vagy a tipológiai megközelítés miatt utasítja el. 
Mindezekkel szemben Ibn Ezra szerint a szöveg értelméhez kizáró-
lag a nyelvészet és a logika törvényeinek következetes alkalmazásá-
val juthatunk el; ez az értelem pedig a szöveg egyszerű, szó szerinti 
és kézenfekvő, a saját irodalmi és történeti kontextusából levezetett 
értelme. A rabbinikus hagyományt és a deras-exegézis eredményeit 
csak abban az esetben fogadta el, ha kiállta a saját módszerei próbáját; 
ellenkező esetben nyíltan, nemegyszer gúnyolódva tolta félre azokat. 
Kommentárjaiban az esetek túlnyomó többségében valóban tartja 
is magát ezekhez az alapelvekhez, és a kritizált zsidó irányzatokból 
is mindig átemelve azt, ami a saját mércéje alapján helyesnek bizo-
nyult. Módszere abban tér el Rasi és iskolájának módszerétől, hogy 
nála erősebb a nyelvészeti érvelés szerepe, a deras-exegézissel (ezzel 
egyben a rabbinikus hagyománnyal) szembeni tartózkodása pedig 
következetesebb – bár kétségtelen, hogy e különbség elsősorban a 
Tóra magyarázata kapcsán vezet jelentős eltérésekhez.19

2. A KERESZTYÉN KÖZÉPKOR ZSIDÓSÁGÁNAK 
     ÍRÁSMAGYARÁZATA

2.1. A kezdetek
A Hispániában működő írásmagyarázókkal egy időben Észak-Fran-
ciaországban a zsidóságon belül olyan exegetikai irányzat vált meg-
határozóvá, amely ugyan erősen épített a rabbinikus írásmagyarázat 
hagyományaira, ám azt erősen megrostálta, a szöveg elsődleges, ké-

19 R: Bible in Medieval Judaism, 268; H: Medieval Jewish Biblical Exege-
sis, 152–154.

Kustár Zoltán



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      29

zenfekvő értelmét helyezve a vizsgálódás középpontjába.20 Az iskola 
részben a hispániai mesterek eredményeit vette át, ám kialakulásában 
jelentős szerep jutott a zsidóságra kényszerített folyamatos hitvitáknak, 
valamint azoknak a felfokozott Messiás-váradalmaknak is, amelyet a 
keresztes hadjáratokkal fémjelzett korszakban a zsidóság fenyegetett-
ségének folyamatos érzése alakított ki.21 Tagjainak kapcsolata a királyi 
udvarokkal, püspöki iskolákkal és a keresztyén írásmagyarázókkal le-
hetővé tette, hogy kommentárjaik, a cenzúra vagy az időszakos könyvé-
getések ellenére is jelentős hatást fejtsenek ki a késő-középkor, valamint 
a reformáció korának keresztyén írásmagyarázatára.22

2.2. Rasi (Rabbi Slomó ben Jichák)
A franciaországi zsidó írásmagyarázók közül messze Rabbi Slomó 
ben Jichák, vagy elterjedt nevén Rasi (1040–1105) a legkiemelkedőbb. 
A troyes-i tudós a kor jelentős zsidó centrumaiban, Mainzban és Wor-
msban tanult, majd szülővárosába hazatérve kezdett tanítani. A Talmud 
mellett csaknem valamennyi bibliai könyvhöz készített magyarázatot, 
melyek közül a Tórához írt kommentárja megkerülhetetlenné vált a 
zsidóság körében; elterjedtségét és népszerűségét mi sem jelzi jobban, 
mint hogy 1475-ben ez lett az első héber nyelven kinyomtatott teljes 
könyv. Ám Rasi művei – javarészt Sebastian Münster latin fordításai-
ban – a keresztyén írásmagyarázatban is jelentős hatást gyakoroltak, 
mindenekelőtt a protestáns exegéták köreiben, de szerephez jutottak 
például a King James bibliafordítás exegetikai döntéseiben is.23

Miben állt Rasi sikerének a titka? Rosenthal szerint abban, hogy 
az elsődleges értelmet kereső deras módszerét jó arányban kombi-
nálta a homiletikai célzatú, rabbinikus hagyományokkal, ami révén 
egyszerre tanított és nyújtott a hit számára bátorítást, eligazítást kor-

20   Harris az iskola megszületését egyenesen a bibliai írásmagyarázat forradalmának 
nevezi, lásd H: Medieval Jewish Biblical Exegesis, 144, hasonlóan K: 
Zsidó irodalom, 244–246.

21 H: Medieval Jewish Biblical Exegesis, 151.
22 R: Bible in Medieval Judaism, 260–261; H: Medieval Jewish Biblical 

Exegesis, 144. A korszak történeti hátteréhez röviden lásd K: Zsidó iroda-
lom, 216–218.

23 S: A zsidó irodalom története, 99.

Az európai zsidó írásmagyarázat fejlődése az első évezred végétől a reformáció koráig



30      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

társainak.24 Népszerűségéhez azonban nyilván a keresztyén bibliaér-
telmezéssel szembeni állásfoglalásai is hozzájárultak: Rasi az egyház 
által Krisztusra vonatkoztatott szakaszokat előszeretettel magya-
rázta az ószövetségi Izráel történeti kontextusában, vagy tekintette 
azokat még a beteljesedésre nyitott jövendöléseknek.25 Tette mindezt 
akár annak az árán is, hogy a rabbinikus zsidó írásmagyarázat messi-
ási értelmezéseit is feladta, például az Úr Szenvedő szolgájáról szóló 
énekek vagy a Zak 9 szelíd Messiásáról szóló jövendölése kapcsán.26

Rasi több helyen is megfogalmazza magyarázati elveit, így többek 
között az 1Móz 3,8 magyarázatánál. Ennek lényege, hogy magyaráza-
tait mindig alapos nyelvi elemzésre építette, az adott szakaszt mindig 
a kontextusában vizsgálta, és nagy hangsúlyt fektetett a párhuzamos 
helyek bevonására is. Amint említettük, a rabbinikus hagyományt 
alapból nem vetette el, de azzal szemben, ha a kettő ütközött, mindig 
a nyelvi-kontextuális exegézisnek adott elsőbbséget.27 Ezt a „duális 
exegézisnek” is nevezhető eljárást elsősorban a Tóra esetében alkal-
mazta, míg Próféták és Iratok magyarázata során a hagyománynak 
korántsem biztosított ilyen nagy teret. Hogy ez a Tóra kiemelt tekin-
télyével magyarázható-e, vagy azzal, hogy a többi könyvhöz később 
születtek meg a magyarázatai, így módszere már jobban letisztult,28

nehezen eldönthető.29 Módszerének további jellegzetessége, hogy a 
Tóra esetében gyakran használja az Onkelosz-féle Targúmot mint refe-
renciát,30 illetve az, hogy gondosan tanulmányozta a szöveghez kap-
csolódó masszórát, érvelésébe pedig rendre bevonta az akcentusok 
által megjelenített szövegtagolást.31

24 R: Bible in Medieval Judaism, 262. 
25 K: Zsidó irodalom, 247–248.
26 R: Bible in Medieval Judaism, 262–264.
27 H: Medieval Jewish Biblical Exegesis, 145.
28 Így G, Mayer I. (ed.): Rashi’s Commentary on Psalms, Leiden, Brill, 2004, 57, és 

H: Medieval Jewish Biblical Exegesis, 146–147.
29 G, Benjamin: Peshat and Derash in the Exegesis od Rashi, Leiden, Brill, 1981, 

28–33, még összességében átmenetnek tekinti Rasi munkásságát a rabbinikus deras
eljárás és a későbbi pesa  metodikája között, ugyanígy már K: Zsidó iroda-
lom, 247. 

30 S: A zsidó irodalom története, 99.
31 Ehhez lásd R: Bible in Medieval Judaism, 263–264; K Zoltán: A héber 

Ószövetség szövege. A masszoréta szöveghagyományozás és annak megjelenítése a 
Biblia Hebraicában, Budapest, Kálvin Kiadó, 2010, 193.

Kustár Zoltán



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      31

 Rasi módszerét követték az észak-franciaországi iskola további 
kiemelt alakjai.32 A keresztyén írásmagyarázók közül különösen is 
nagy hatást gyakorolt a francia Nicolaus de Lyrára (kb. 1270–1349),33

aki a Postillae perpetuae című művében átvette Rasi magyarázatait 
„qui inter doctores hebaeos locutus est rationabilius” (’mint aki a 
héber tudósok között a legésszerűbben beszélt’)34. Bibliafordításá-
hoz Luther előszeretettel tanulmányozta Lyrának ezt a művét, így 
Rasi magyarázatai a német reformátorhoz is eljutottak.35

2.3. Dávid Kimhi
Dávid Kimhi (rövidítve: Radak, 1160–1235) a dél-franciaországi Nar-
bonne városában született, amely ebben a korban jelentős zsidó kö-
zösség otthona volt. Apja, a hispániai Joszéf Kimhi, majd annak korai 
halála után testvére, Móse Kimhi tanítványaként36 jelentős héber 
nyelvtant és szótárt, valamint bibliai kommentárokat alkotott.37

A Genezis mellett valamennyi prófétai könyvhöz, a Zsoltárokhoz, a 
Példabeszédekhez és a Krónikákhoz is készített magyarázatot. Jelen-
tőségét mutatja, hogy az ún. „rabbi-bibliák” a bibliai szöveghez elősze-
retettel Rasi és az ő kommentárjait kapcsolták. Bár esetenként teret 
adott a rabbinikus hagyománynak (főleg ahol ezt Rasi is megtette), 
módszerében alapvetőn Ibn Ezrát követte, amennyiben elutasította 
az allegorikus értelmezést vagy bármilyen rejtett (és szükségsze-
rűen szubjektív) értelem jelenlétét a szövegben. A szöveg elsődleges 
és szó szerinti értelméhez ragaszkodott (pesa), melynek feltárását a 
nyelvtani elemzés és a történeti kontextus alapján tartotta lehetsé-
gesnek. A Zsoltárok könyvéhez írt magyarázatának előszavában külön 
kitér a profétizmus kérdésére, és „megfelel” a keresztyéneknek, akik 
a zsoltárok egy részét Krisztusra vonatkozó próféciaként kezelték – 
e „felelet” külön lenyomatban, hitvédő iratként is terjedt a zsidóság 

32  Ismertetésükhöz lásd H: Medieval Jewish Biblical Exegesis, 147–151.
33 S: A zsidó irodalom története, 99.
34 K: Zsidó irodalom, 249.
35 C: Zsidómisszió, vérvád, hebraisztika, 23.
36 Ő maga is egy igen közkedvelt héber nyelvtant írt, ami 1519-ben latinul is megjelent, 

s amiből például Luther is rendelkezett példánnyal, lásd K: Zsidó irodalom, 
256; C: Zsidómisszió, vérvád, hebraisztika, 23.

37 K: Zsidó irodalom, 256; S: A zsidó irodalom története, 100.

Az európai zsidó írásmagyarázat fejlődése az első évezred végétől a reformáció koráig



32      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

körében. Szintén hangsúlyozta, hogy a messiási ígéretek még nyitva 
állnak, kortársait pedig az ebben való reménységgel is a Törvény iránti 
engedelmességre intette.38 Zsoltárkommentárja 1566-ban Párizsban 
latinul is megjelent.39

2.4. Don Jichák ben Júda Ávravanel
Végül Don Jichák ben Júda Ávravanel (1437–1509) munkásságára kell 
még ebben a rövid áttekintésben kitérnünk. A lisszaboni születésű 
államférfi a portugál király szolgálatából összeesküvés vádja miatt 
kénytelen volt előbb Hispániába áttelepülni, majd innen a zsidók ki-
űzése miatt Itáliába költözött. Kiválóan ismerte a zsidó irodalmat és 
hagyományt, de a korabeli reneszánsz műveltség teljes skáláját is el-
sajátította, és igen jól ismerte a latin történeti krónikákat és a ke-
resztyén írásmagyarázókat is. Széleskörű tájékozottsága és kritikai 
látása kiváló humanistává, illetve a modern tudományeszmény egyik 
előfutárjává avatta őt.40

Ávravanel terjedelmes kommentárokat írt a Tórához, a Prófétai 
iratokhoz és Dániel könyvéhez, de különösen is a Korábbi próféták 
történeti könyvei érdekelték, s az ezekhez írt kommentárjai is váltak 
a leginkább népszerűvé.41 Bár élete java részét Portugáliában és Spa-
nyolországban töltötte, mindezeket a műveit Itáliában alkotta meg.42

Bibliamagyarázatainak egyik jellegzetessége, hogy a bibliai szöve-
get saját megítélése szerint osztotta be értelmi egységekre, amiben 
sem a rabbinikus hetiszakasz-beosztásokra, sem a keresztyén fejezet-
határokra nem volt tekintettel. Kommentárjait rendre az adott bibliai 
könyvhöz írt bevezetéssel indította, amelyekben – néhány, ma már 
lényegtelennek tűnő részletkérdés mellett43 – a későbbi bevezetés-
tanok klasszikus kérdéseit igyekezett tisztázni: a szerző szándékát, 
a könyv szerkezetét, benne az anyag elrendezését, s végül a keletke-

38 H: Medieval Jewish Biblical Exegesis, 156.
39 R: Bible in Medieval Judaism, 269–271; H: Medieval Jewish Biblical 

Exegesis, 155–156.
40 H: Medieval Jewish Biblical Exegesis, 162.
41 K: Zsidó irodalom, 110; S: A zsidó irodalom története, 101.
42 H: Medieval Jewish Biblical Exegesis, 162.
43 S: A zsidó irodalom története, 101.

Kustár Zoltán



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      33

zés korát és körülményeit. Tartalmilag a pesa  módszerét követve 
a szöveg elsődleges értelmét kereste, és bár elődjeit rendre szigorú 
bírálatnak vetette alá (így többek között Rasit is), írásai legfeljebb 
az átvett tradíciók kritikusabb kezelésében mutatnak túl rajtuk. Az 
átvitt vagy rejtett értelmet csak ott tudta elfogadni, ahol az elsődle-
ges és kézenfekvő jelentés az emberi értelemmel ütközik, vagy azzal 
meg nem fejthető. Ugyanakkor a messianizmus reményét nem adta 
fel, és Dániel próféta példájával és a messiási ígéretek szerinte helyes 
magyarázatával is igyekezett bátorítani és kitartásra ösztönözni a 
kortársait, mint aki saját korában beteljesedni látta Dániel látomásait 
a zsidók végidőkre megjósolt üldöztetéséről. Magyarázataiban ő is 
követte elődei keresztyénségellenes érveléseit, amihez ismét csak a 
szövegek elsődleges, nyelvtani és történeti kontextusába illeszkedő 
értelmének a felmutatását hívta segítségül.44

3. ÖSSZEFOGLALÁS

Összességében a középkori zsidó írásmagyarázatról elmondhatjuk, 
hogy a rabbinizmust még döntően meghatározó deras módszerétől 
egyre határozottabban fordult a pesa  írásmagyarázati módszere felé, 
amennyiben a bibliai szövegek rejtett értelme helyett azok elsődleges 
és kézenfekvő értelmét kereste. E váltás hátterében az iszlám nyelvé-
szet és Korán-értelmezés, valamint a görög–hellén műveltségre épülő 
tudományeszme és racionalizmus hatása áll, ám ez a megközelítés a 
keresztyén Európában az egyház tanaival és írásértelmezésével szem-
beni védekezésnek is hathatós eszközévé lett.

A zsidó írásmagyarázatnak ez a módszere szigorú nyelvi megala-
pozása, a kontextus, a történeti háttér mint értelmezési horizont, 
valamint a ráció meghatározó szerepének vonatkozásában a sokáig 
protestáns specialitásnak számító történeti-kritikai írásmagyarázat 
előfutárjának is tekinthető. Ugyanakkor az az igény, hogy a szöveg 
értelmének végső soron a tradíció határain belül kell maradnia, a kato-

44 R: Bible in Medieval Judaism, 272–274; H: Medieval Jewish Biblical 
Exegesis, 162–164.

Az európai zsidó írásmagyarázat fejlődése az első évezred végétől a reformáció koráig



34      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

likus hermeneutikában rendelkezik közeli analógiával, és a modern, 
a magyarázó előfeltétel-mentességét feladó hermeneutikai irányza-
tokban is visszaköszön. E gazdag örökség, amint láttuk, a keresztyén 
egyháznak is öröksége lett. Hogy mit kezdünk vele, az a mi felelős-
ségünk. Ugyanakkor ez az örökség lehetőséget is kínál arra, hogy a 
magunk hermeneutikáját kritikai vizsgálat alá vonjuk, és az előttünk 
jártak modelljeinek erősségét és veszélyeit is látva alakíthassuk ki a 
magunk eljárását, igazolható egyensúlyt találva a szövegek elsődle-
ges és kézenfekvő értelme, valamint egy másodlagos, a szöveghez az 
Újszövetség felől érkező keresztyén interpretáció között.

Kustár Zoltán



35

Kedves Ricsi, magyaráznom kell a 
bizonyítványomat. Jelen írásom a 
covid-19 járvány idejére visszapil-
lantva született a DC plenáris ülé-
sére, és a világért se vedd magadra. 
Jó előre szóltak a jubileumi kötet 
összeállításának szándékáról, de 
egyéb teendőim miatt egyrészt 

kifakult az emlékeze-
temből, másrészt sűrű 
elfoglaltságom miatt 
amúgy sem lett volna 
időm teljesen új tanul-
mánnyal előrukkol-
nom, így aztán hosszas 
keresgélés után a tar-
solyomban rátaláltam 

erre a még nem publikált előadá-
somra. Születésnapod alkalmával 
e jelen témától teljesen elvonat-
koztatva kívánok neked jó egészsé-
get és megsokszorozódott életerőt 
részben a tudományos munkához, 
részben a népszolgálathoz.

   

E gyszerűbb témát is adhat-
tak volna a szervezők. A jár-

ványokról a történelemben olyan 
beszélni harminc perc alatt, mint 
egyetlen mondatban összefog-
lalni az űrkutatás egész tudomá-
nyát. Igaz ugyan, hogy a témának 
csak a hazai, ezen belül pedig csak 
a református egyházi vonatkozá-
sait kérték tőlem, de ez is messze 

„Nemhogy látni, 
de hallani is 
szörnyűséges volt”*

B D¤

* Elhangzott a Doktorok Kollégiuma 
2021. augusztus 24-én tartott plenáris 
ülésén, Budapesten. A címet Maróti Zsolt 
Viktor „Nemhogy látni, de hallani is ször-
nyűséges volt” – a középkori nagy pes-
tisjárvány tanulságai című munkájából 
kölcsönöztem. Elérhető: https://wmn.
hu/kult/52490-nemhogy-latni-de-hal-
lani-is-szornyuseg-volt--a-kozepko-
ri-nagy-pestisjarvany-tanulsagai, letöltés 
dátuma: 2021. augusztus 28.



36      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Buzogány Dezső

meghaladja e jelen előadás kereteit. Ráadásul nem lehet úgy beszélni 
erről, hogy ne utaljunk a világtörténeti eseményekre is (ha beszél-
hetünk egyáltalán globalizmusról a 20. század előtt, akkor a járvány 
igazán globális volt, legalábbis Európára nézve). Helyzetemet nehezíti 
a hatalmas szakirodalom is, amely részletezésre csábít, de igyekszem 
ellenállni a csábításnak, és fegyelmezni fogom magam. Ami alább 
következik, annak erdélyi vonatkozása új az eddigi ismereteinkhez 
képest, ennek a végén pedig magyarul először hallhattok egy dogma-
tikai és egészségtani csemegét.

JÁRVÁNYOK A BIBLIÁBAN

Egyházi, hívő emberekként aligha kerülhetjük meg a Bibliát e tekin-
tetben is, hiszen a járványok szinte mindennapi események voltak az 
egyes bibliai korokban és helyszíneken. Ennek megfelelően a Szentí-
rásban számos adat van a különféle járványokról. Miután ezek közül 
elég sok ma is létezik, nagyon röviden vegyük sorra ezeket. Lepra, 
bélpoklosság: 2Móz 4,6; himlő, lépfene: 2Móz 9,3; rüh: 5Móz 28,27, 
amelyek esetében a beteg elkülönítésére volt szükség, de ugyanerre 
nem volt szükség a gyulladás (3Móz 22,22) vagy a kelevény (2Kir 20,7) 
esetén. A Szentírás továbbá említ belső tünetekkel járó betegségeket 
is: bubópestis (1Sám 5,9; 6,5), sorvadás vagy tuberkulózis, tífusz, ma-
lária (3Móz 26,16; 5Móz 28,22), a hasmenés és vérhas (Csel 28,8), de 
sok más nyavalyát is (férgek, kígyók által okozott betegségek, szem-
betegségek, ideg- és lelkibetegségek), ám ezek már nem tartoznak a 
tulajdonképpeni értelemben vett fertőző járványok közé. 

A PESTIS

A szakirodalom bőségesen beszél az ókori és a középkori járványok-
ról, én viszont ezek részletezését mellőzöm. Csupán Nemes Csaba 
gondolataira hivatkozom, aki szerint az emberiséget öt nagy ostor-
csapás érte: a lepra, a pestis, a fekete himlő, a tuberkulózis és a kolera. 
Ezek közül a legnagyobb pusztítást a pestis, vagyis a fekete halál vé-
gezte (pestis bubonica, pestilentia, mors nigra). A középkor folyamán 



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      37

„Nemhogy látni, de hallani is szörnyűséges volt”

ez több rendben is rátört Európára (nemegyszer Ázsiából érkezve). 
A legemlékezetesebb 1347–1351 között tombolt.1

Hadd szűkítsük le tehát erre a témánkat, hiszen a magyar egy-
háztörténelmi források többnyire ennek az emlékeit őrizték meg. 
Az említett pestilentia kifejezést nem egyszer a járványok általános 
megnevezésére is használták (a protestáns irodalomban először 
Melanchtonnál fordul elő ebben az értelemben). Én e kettős jelenté-
sét követem nyomon a hazai református forrásokban. Érdekes, hogy 
reformátusaink és reformátoraink írásaiban nemigen foglalkoznak a 
betegség fenomenológiai ismertetésével, és többnyire jelzőként hasz-
nálják elvont dolgokra: a társadalom pestise a széthúzás, az egyház 
pestise a tévtanítás stb.2 Emellett természetesen megjelenik a tulaj-
donképpeni betegség is, de jóval kevesebbszer.

A PESTISJÁRVÁNY NÉHÁNY MAGYAR EGYHÁZTÖRTÉNETI 
FORRÁSBAN

Meliusz traktátusa a pestisről
Méliusz Péter 1564-ben külön traktátust írt a pestisről, ebben röviden 
megemlíti, hogy nagyobb munkát is készített a témában. A traktátus-
ban – Zoványi szerint Balsaráti Vitus János orvos felfogása ellen – fog-
lalta össze a maga „rajongásig menő nézeteit”. Nagy Barna, válaszként 
Zoványi szavaira, ezt mondja: „De, hogy Méliusznak a pestis előli me-
nekülés ügyében elfoglalt álláspontját miért kellene rajongó véleke-
désnek minősíteni, az nem világos előttem. Ő csak Isten gondviselő 
tanácsvégzésének kikerülhetetlenségét akarta hangsúlyozni, azonban 
ugyanakkor arra is rámutat: Élünk orvossággal, de úgy, hogy csak az 
egészség eszközének s nem az élet és egészség okának ismerjük azt 
(Apologia XXVI)”.3 Hogy Méliusz nem volt a fátum híve, az a Deb-

1 N Csaba: Az emberiség öt nagy ostora, elérhető: https://elitmed.hu/ilam/gondo-
lat/az-emberiseg-ot-nagy-ostora, letöltés dátuma: 2021. augusztus 28.

2 De dignitate artis medicae, CR-11/806.; De arte medica, CR-12/113.; De causis putrefac-
tionis, CR-12/173.; De medicinae usus, CR-12/221.

3 N Barna: Méliusz Péter művei, in Bartha Tibor (szerk.): A II. Helvét Hitvallás Magyar-
országon és Méliusz életműve (Studia et Acta Ecclesiastica 2.), Bp., Magyarországi 
Református Egyház Zsinati Iroda, 221. 



38      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

receni-Egervölgyi Hitvallásból világosan kiderül. Ebben egyértelmű, 
hogy elveti a sztoikusok által vallott fátumszerű szükségszerűséget, 
a pestis elkerülésére nézve pedig kijelenti: „Gyakran a levegő ragályos 
megfertőzését elháríthatja némelyek tudománya”. Tehát, összegez 
Nagy Barna: „Az első magyar füvészkönyv írója aligha vádolható azzal, 
hogy túlságosan hódolt volna babonás vagy rajongó hiedelmeknek”.4

Utalások a pestisre az erdélyi zsinatokon
Alább az általam jobban ismert térség egyháztörténeti forrásainak 
egyik-másik adatát veszem sorra, azzal a meggyőződéssel, hogy a jár-
ványra történő erdélyi hivatkozásoknak megvan a párja a magyaror-
szági egyházi iratokban is.

Az 1643. január 16-án tartott marosvásárhelyi zsinat elé terjesztik 
Nyárádselye önállósulási kérelmét, amelyben azzal érvelnek a bere-ke-
resztúri anyaegyházközségről való leválás mellett, hogy Nyárádse-
lyében sokan katolizáltak, mert nincs állandó lelkész, és „az elmúlt 
pestisben 84 embereket [a település lakosságának 1/3-át] temettünk 
el pap nélkül”.5

A reformátusok 1710-ben Búzásbocsárdon tartottak zsinatot, 
amelyen előterjesztették a Főkonzisztórium javaslatait is. Ennek 10. 
pontja így hangzik: „A mostani pestis alkalmatosságával temerarius-
kodnak [meggondolatlanok] némellyek, cursitálnak [rohangálnak] 
ahová kell is, nem kell is, ki miatt már egynéhányszor a főcurator 
urak animadversiot [feddést, szemrehányást] szenvedtenek, ez is 
corrigáltassék, szükség”. Vagyis akkortájt is akadtak olyanok, akik 
nem tartották be a korlátozási szabályokat. A zsinat ezzel a hatá-
rozattal válaszolt a Főkonzisztóriumnak: „Arra kötelezték magokat 
minden tractusoknak seniori [egyházmegyék esperesei], hogy a pestis 
helyektűll arceállyák [távol tartják] a prædikátorokat s mestereket”.6

Az ország belharcaira és a pestisre való tekintettel a Főkonzisztórium 

4  Uo.
5 B Dezső–D Veronka–K Vilmos József–Ősz Sándor Előd–S

Gábor (szerk.): Erdélyi református zsinatok iratai I. (1591–1714) (Erdélyi Református 
Egyháztörténeti Adatok 1/1.), Kolozsvár, Erdélyi Református Egyházkerület, 2016, 145. 
[A továbbiakban: ERZSI 1.]

6  ERZSI 1., 411–412.

Buzogány Dezső



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      39

és a zsinat országos böjtöt rendel el, amelyet sok helyen nem tartanak 
meg, mert a más vallásúak csúfolják a reformátusokat, de a Főkon-
zisztórium szigorúan ráparancsol a lelkészekre, hogy az elrendelt a 
vasárnapi böjtöt mindenképpen tartsák meg. „Igen tetszik a Szent 
Generalisnak a böjtnek megtartása az Istennek illyen közönséges 
ítéletinek idején, és valakik nem engedelmeskednek a méltóságos 
Supremum Consistorium [Főkonzisztórium] és Szent Generalis [a 
közzsinat] deliberatumának [végézésének], pœnáztassanak [büntet-
tessenek meg]. De minthogy exorbitantiak [szertelenségek, túlzások] 
szoktanak lenni a korcsomák miatt, a méltóságos Consistorium a vár-
megyéken és székhelyeken levő tiszteknek conmittállyon [rendelkez-
zék], hogy a korcsoma és egyéb kufárkodás szűnnyék meg, az oláhok 
is, kik azon a napon szoktanak részegeskedni, táncolni, refrænáztas-
sanak [zaboláztassanak meg].”7

A Búzásbocsárdon tartott református zsinatot megemlíti a szé-
kelyudvarhelyi egyházmegye protokollumába tett feljegyzés is (jún. 
29–júl.8). Ebben a jegyző arról tájékoztat, hogy az egyházmegye espe-
rese, Szokollyai István nem jelenhetett meg a zsinaton, „mert Isten 
ítélete miatt a pestis kegyetlenül dúlt és az ő házát is súlyosan megtá-
madta”. Maga helyett az egyházmegye egyik lelkészét és főjegyzőjét 
küldte el, „de ők a tomboló pestis ügyében kiadott rendelet miatt arra 
kényszerültek, hogy még ugyanazon a napon, amelyen megérkeztek, 
munkájuk végezte nélkül haza is menjenek”.8

Bod Péter is megemlékezik az 1717. évi pestisjárványról, amely 
menekülésre kényszerítette a lakosságot. A Szirnai Szent Polycarpus 
írásában ezt mondja: „Szebenből is az urak, ott pestis kezdődvén, 
Kolosvárra jövének, papok is oda felesen [sokan] futottanak vala”.9

(161–163.)
1719-ben Soós Ferenc püspök emelkedett hangvételű, latin nyelvű 

zsinati meghívólevelében ugyancsak megemlíti a fekete halált. Magya-
rul így hangzik: „Szeretett testvéreim a Krisztus szeretetében! Már 
másodszor küldök nektek meghívó levelet a közzsinatra, ebben a 

7  ERZSI 1., 412.
8  ERZSI 1., 414.
9 B Péter: Smirnai szent Policarpus [Nagyenyed], 1766, 161–163.

„Nemhogy látni, de hallani is szörnyűséges volt”



40      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

nagyon siralmas időben, amelyet a feledés soha se törüljön ki emlé-
kezetünkből, mert szeretett hazánk lakosait részben a pestis fertőzte 
meg és emésztette fel, részben általános sorscsapás érte, amikor 
minden szent dolog – ó, fájdalom! – elveszítette értékét, és közönsé-
gessé lett, s a szent szolgálat ősi fensége annyira lezüllött, hogy régi 
méltóságát keresni ugyanannyi, mint a házat hamvaiban keresni [...] 
Annyian jelenjetek meg [a zsinaton], amennyien tudtok, még ha nem 
nagy számban is; akikre a fertőzés gyanúja rávetül, azok maradjanak 
otthon, hogy ne adjunk alkalmat a rosszra”.10 E néhány szórványos 
egyháztörténeti adat után következzék a megígért csemege.

Dogmatikai és egészségtani csemege
Nemsokára, remélem, olvasható lesz magyarul is Szegedi Kis István 
fő műve, a Óeologiae sincerae loci communes.11 A fordítással már a 
tavaly elkészültem, jelenleg a nyomdai előkészítés munkálatai folynak. 
Nos, ebből a munkából szeretnék megosztani veletek egy-két gondo-
latot, előlegezésképpen, témánkkal összefüggésben. Készüljetek rá, 
hogy száraz és unalmas skolasztikus fejtegetések következnek, ame-
lyek így, folyó szöveggé átírva nem valami szívderítő olvasmányok, 
de ha meglátjátok a vázlatszerű táblázatokat, rögtön rájöttök, hogy 
a téma értelmesen és logikusan egybeszerkesztett vázáról van szó.12

Szegedi munkájában az egyik nagyobb fejezet az emberről szól. 
Ennek kapcsán sorra veszi az ember tulajdonságait, az istenes élet 
követelményeit, az egyes életminőségeket is (álom, képzetek, hazug-
ság, hitszegés, kapzsiság, fösvénység, irigység stb.) A fejezetnek része 
a halál is, amely alfejezetbe illeszti a De morte pestilentiali, vagyis 

„A pestis által okozott halál” szakasz is. A „protestáns skolasztika” 

10   B Dezső–D Veronka–K Vilmos József–Ősz Sándor Előd–S
Gábor (szerk.): Erdélyi református zsinatok iratai II. (1715–1770) (Erdélyi Református 
Egyháztörténeti Adatok 1/2.), Kolozsvár, Erdélyi Református Egyházkerület, 2016, 37.

11   ¤eologiae Sincerae Loci Communes de Deo et Homine perpetuis explicati Tabulis 
et Scholasticorum dogmatis illustrati. Per Stephanum Szegedinum Pannonium. Cum 
indicibus rerum et verborum, locorumque Sacrae Scripturae explicatorum locuple-
tissimis. Basileae, ex officina Pernea, per Conradum Waldkirch. 1585. [A továbbiak-
ban: Szegedi-LC]. Azóta természetesen megjelent ezen a címen: S K István:   
A tiszta teológia főrészei (ford.: Buzogány Dezső), Kolozsvár, Kolozsvári Protestáns 
Teológiai Intézet, 2022.

12    Lásd S K: A tiszta teológia főrészei 252., 253. és 254. táblázatát.

Buzogány Dezső



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      41

módszerével négy tételben foglalja össze a tudnivalókat erről: 1. El 
kell-e menekülni a fertőző pestis elől? Nem kell; 2. Vétkeznek-e azok, 
akik elmenekülnek a pestis elől, és miben áll a vétkük?; 3. Mit kell 
tenniük azoknak, akik menekülnek a pestis elől? 4. Mit kell tenniük 
azoknak, akik nem menekülnek el előle?13

1. El kell-e menekülni a fertőző pestis elől? Nem kell. Erre, az 
ágaztatás szabálya szerint három területről (locusról) veszi az érveit: 
A. A Szentírás több tanúságtétele. „Te ismered ülésemet és felkelése-
met (...) minden utamat jól tudod (...) Hová menjek a te lelked elől és a 
te orcád elől hova fussak?” (Zsolt 139: 2,3,7). „Gonoszsággal meneked-
hetnének? Haraggal rontsd meg, oh Isten, a népeket! Bujdosásomnak 
számát jól tudod: szedd tömlődbe könnyeimet! Avagy nem tudod-é 
azoknak számát?” (Zsolt 56,8–9) „Hogy béklyóba teszed lábaimat, 
vigyázol minden én utamra” (Jób 13,27); B. Az élet és halál idejének 
a bizonyossága és megszabottsága. „Az Úr a szabadítás Istene, meg-
szabadít a haláltól” (Zsolt 68,14 [helyesen: 67, 21]). „Könyvedben ezek 
mind be voltak írva: a napok is, amelyeken formáltatni fognak; holott 
egy sem volt még meg közülök” (Zsolt 139,16.). „Nincsenek-é meg-
határozva napjai? Az ő hónapjainak számát te tudod; határt vetettél 
néki, amelyet nem hághat át” (Jób 14,5). „Ideje van a megszületésnek, 
és ideje a meghalásnak” (Préd 3,2). „A halálos végzetet az Úr rendelte 
(Sirách 41,5). Ezért olvassuk Mózesről ezt: „És meghalt ott Mózes, 
az Úrnak szolgája a Moáb földén, az Úr szava szerint” (5Móz 34,5); 
Dávidról ezt: „Elközelgett Dávidnak ideje, hogy meghaljon” (1Kir 
2,1); Tóbiásról ezt: „Halála óráján magához hívta fiát” (Tóbiás 14,5); 
Krisztusról ezt: „Még nem érkezett el az ő ideje” (Jn 7,30; Mt 26,2); 
„Ímé, elközelgett az óra, és az embernek Fia a bűnösök kezébe adatik” 
(Mt 26,45), „ez a ti órátok” (Lk 22,53); Saulról ezt: „Nem emelem a 
kezem az Úr felkentjére, majd eljön az ő halálának napja” (Vö. 1Sám 
26,10-11). C. A ható/kiváltó ok (causa efficiens). Ezt külön táblázatban 
részletezi (253.). Nyolc területet említ, ahonnan érveket lehet venni: 

13   1. Sitne fugienda pestis contagio. Non esse fugienda. 2. An peccent hi, qui pestem 
fugiunt, et quomodo peccant. 3. Quid illis faciendum, qui in peste fugiunt. 4. Quid 
illis faciendum, qui non fugiunt. Szegedi-LC, 252.

„Nemhogy látni, de hallani is szörnyűséges volt”



42      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

1. A csapás oka: Isten rendelkezése, tanácsvégzése és akarata; kiváltó 
oka a bűn; 2. A módja vagy célja: a megérdemelt és elkerülhetetlen 
büntetés; 3. E rossz hatékonysága: nincs gyógyszer, amellyel gyógyí-
tani vagy legalább enyhíteni lehetne;14 4. Az isteni szabályzás: a pestis 
nem vaktában sújtja az embereket; 5. Isten gondviselése: Ebben a 
hatalmas, felmérhetetlen romlásban mégis ott van Isten gondvise-
lése: ennek köszönhető, hogy övéi, akik bíznak benne, nem hagyják 
el azokat, akiket a pestis lesújtott és ágynak estek, hanem közöttük 
maradnak és gondoskodnak övéikről, és mégis egészségesek marad-
nak; 6. A pestis kifejezés etimológiája vagy nevei a Szentírásban.15

7. A régi és első egyház példái: Egykor ugyanis (tanúsítja Eusebius 
munkája 9. könyvének 8. fejezetében) pestisjárvány esetén az embe-
rek nem menekültek sehová, hanem helyben maradtak. 8. Maga a 
tapasztalat: sokan egészségesek maradtak a pestissel fertőzöttek 
között, akik pedig elszaladtak, nem mindig menekültek meg.16

2. Vétkeznek-e azok, akik elmenekülnek a pestis elől, és miben 
áll a vétkük? Három helyen lehet érveket találni: A. Nem véleked-
nek helyesen Isten fenyítő pálcájáról, mert azt gondolják, hogy vélet-
lenszerűen sújt le, és csak a jelenlévőket sújtja, akik elmenekülnek, 
azokat nem éri utol, holott tudniuk kellene, hogy fejünk hajszálai is 
meg vannak számlálva [Mt 10,30]. B. Nem látják be hitük gyengeségét, 
mert azt hiszik, hogy csak úgy menekülhetnek meg, ha elszaladnak. 
C. Ezekben a megpróbáltatásokban elhagyják testvéreiket és a közel-
állókat, akiket szeretetben kellene szolgálniuk.17

14   1. Causa efficienti plagae huius. Principali, quae est decretum, consilium et voluntas 
Dei [...] Impulsiva, quae est peccatum; 2. A modo. Immittitur enim tanquam ultio 
merita et inevitabilis; 3. Ab efficacia mali huius. Nullum enim medicamen adferri 
poterit, quod malum hoc auferat. Szegedi-LC, 253.

15   4. A moderatione divina, qua fit, ut non temere [...] peste corripiantur homines; 5. Pro-
videntia Dei. [...] qua fit, ut suos in se sperantes, non procul ab illorum, qui feriuntur, 
et prosternuntur consortio dissitos, sed in illorum constitutos, illae suos custodiat 
[...] etiam in medio cadentium esse securos; 6. Ab etymologia seu appellationibus, 
quibus pestis in Scripturis describitur. Szegedi-LC, 253.

16   7. Ab exemplo veteris et prioris Ecclesiae. Olim enim (teste Eusebio lib. 9. cap. 8.) 
peste grassante locum non mutarunt, sed manentes; 8. Ab ipsa experientia: multi enim 
manentes in peste illaesi persistunt, fugientes pestem non fugiunt. Szegedi-LC, 253.

17   A. De virga Dei non recte sentiunt, quam putant temere ferri, praesentes ferire, sub-
ducentes se tangere non posse, cum scire debebant, capillos etiam capitis omnes 

Buzogány Dezső



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      43

3. Mit kell tenniük azoknak, akik menekülnek a pestis elől?
A. Ne hozzák fel mentségül erőtlenségüket, hanem inkább ismerjék 
el és sirassák el, életüket pedig javítsák meg. B. Gondolják meg, hogy 
semmiképpen nem szaladhatnak el Isten büntető keze elől, ezt csak 
alázatos lélekkel és megtéréssel kerülhetik el.18

4. Mit kell tenniük azoknak, akik nem menekülnek el előle?
A. Alázatos lélekkel, a vétkek beismerésével könyörögjenek a fenyítő 
pálca elhárításáért, és így csendesítsék le a sújtó és fenyítő Isten harag-
ját. B. Ne üldözzék kemény szívvel a pestis elől menekülőket, és ne 
ítéljék el őket gyengeségükért, mert ha ezt teszik, nagyobb vétket 
követnek el, mint azok, akiket elítélnek; ehelyett inkább imádkoz-
zanak érettük, sirassák el amazok erőtlenségét, és ajánlgassák nekik, 
hogy siessenek az isteni kegyelemhez. Ha nem ezt teszik, nemhogy 
jobbak, de rosszabbak lesznek a pestis elől menekülőknél. C. Fontol-
ják meg, hogy milyen okokból maradnak azok között, akiket a pestis 
leigázott. Ezt vajon az isteni védelemben bízva teszik-e, vagy inkább 
csak vakmerőségből és az isteni harag megvetéseképpen, továbbá 
szerető lélekkel teszik-e, hogy a nyomorultak szükségein segítsenek, 
vagy csak kényszerűségből, mert nincs meg a szükséges pénzük, hogy 
máshová menjenek.19

numeratos esse. B. Ne infirmitatem suam excusent, sed potius agnoscant, deplorent 
et vitam emendent. C. I n his tribulationibus fratres et propinquos deserunt, quibus 
ex charitate inservire debebant. Szegedi-LC, 252.

18   A. Ne infirmitatem suam excusent, sed potius agnoscant, deplorent et vitam emen-
dent. B. Cogitent se nulla ratione effugere posse manum Dei, quam humilitatem 
animi et vera resipiscentia. Szegedi-LC, 252.

19   A. Ut submissione animi, agnitione culpae, resipiscentia, et virgae deprecatione per-
cutientis, ac corripientis nos Dei iram placent. B. Ne fugientes acerbo animo prose-
quantur, ne condemnent infirmos, alioqui plus peccaturi, qui hi, quos condemnant, 
sed potius pro illis orent, infirmitati illorum condoleant, et fugam eorum divinae 
celementiae commendent. Nisi hoc fecerint, tam abest ut manentes fugientibus sint 
meliores, ut nonnunquam peius etiam delinquant. C. Ut ecpendant, quibus de causis 
maneant inter eos, qui pesti sunt obnoxij. An hoc fiducia divinae protectionis faciant, 
an temeritate magis et irae divinae contemtu, vel spiritu charitatis, ut miserorum 
necessitatibus inserviant, vel ob id faciant, quod desunt sumtus ad alio migrandum 
necessarij. Szegedi-LC, 252.

„Nemhogy látni, de hallani is szörnyűséges volt”



44      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Egészségtan. Tanácsok gyógyításra és megelőzésre
Szegedi külön táblázatban vázolja fel, hogy mire van szüksége a pes-
tisben szenvedő betegnek. Öt dolgot sorol fel.

1. Diétára, eszerint: A. A reggeli első fogása legyen ecetes. B. A sült 
étel egészségesebb, mint a főtt. C. Jók a szárnyasok is, kivéve a vízi 
szárnyasokat. D. Ajánlani lehet a sörféleségeket, vagy a gyenge bort, 
az árpasört, vagy bort vízzel vegyítve. E. Pestis ellen a legjobb orvosság 
az ecet. F. A vacsorára legyen elég egyetlen fogás, jól kisütve.20

2. Érvágásra; fekély esetén eképpen: A. Nyissuk meg fenn a nyakon 
és a fejen lévő eret, aztán azt, amelyik a hüvelyk és a mutatóujj között 
van, továbbá a halántékon és a fül hátsó részén ugyanazt a vénát. 
B. A hónaljban vagy az alkar bármelyikén meg kell nyitni a mediát. 
Hasonlóképpen a mellkason is. Ez esetben a salvatellat is meg lehet 
nyitni, amely a kisujj és a fül között húzódik. C. A szeméremtestek, az 
öl vagy az ágyék környékén, vagy másutt a mellkas alatt, a zaphenat is 
megnyithatjuk a boka alatt (ezt szüzességi vénának is nevezik), vagy 
a lábon, a nagyujj mellett.21

3. Az egészséget megőrző dolgokra, például ezekre: A. Hordoz-
zunk kezünkben valamiféle illatosítót vagy ecetbe áztatott szivacsot. 
B. Égessünk borókafenyőmagot, száraz abszintot a hálószobában, 
újra meg újra, hetente kétszer, legfeljebb háromszor, lefekvés előtt, 
és miután a füst eltávozott, csukjuk be az ablakokat, hagyjuk, hogy 
a füst járja át a szájat, a füleket, az orrot, a szemeket. C. Áztassunk 
kora reggel egy darabka kenyeret ecetbe és együk meg, hasonló-
képpen két sóval meghintett diót is, de vizet ne igyunk; vagy áztas-
sunk vízbe friss rutát [keserű növény]. D. A beteg úgy izzadjon ki 

20   A. Primum ferculum in prandio acetosum sit. B. Assata plus valent, quam cocta. C. 
Valent ez volatilia, exceptis his, quae agunt in aquis. D. Cervisia, vel vinum tenue, vel 
aqua bordei, vel aqua simplex voni moxta. E. Acetum est summa medicina contra 
pestem. F. In coena sis contentus unico ferculo, maxime assato. Szegedi-LC, 254.

21   A. Superius in collo, caephalica aperiatur, quae est inter pollicem et indicem; et si 
est circa tempora vel retro aures, eadem vena aperiatur. B. Sub humeris, vel brachijs, 
aperiatur Mediana in eodem brachio, vel altero. Simili modo si fiat in pectore. Potest 
in hoc casu et salvatella aperiri, quae est inter digitum annularem et auricularem. C. 
In genitalibus, vel gremio, vel lumbis, aut in locis alijs infra pectus, aperiatur zaphena 
sub talo, quae alias vena virginalis dicitur, vel is pede inter pollicem. Szegedi-LC, 254.

Buzogány Dezső



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      45

az ágyban, hogy levegő ne érje a testét. E. Tüzeljünk tölgyfával vagy 
borókafenyővel.22

4. A pestis tüneteinek ismeretére. A. Ha a vizelet sötétvörös, az 
a jobbulás jele. B. Ha fehér vagy fehéres, az a veszélyeztetettség jele. 
C. Ha a betegség alatt a betegek étvágytalanságuk ellenére is esznek, 
a pestistől hamarabb megszabadulnak. D. Akik nem esznek, üres 
gyomorral hamarabb meghalnak. E. Aki nem tud pihenni, hamarabb 
meghal. F. Ha a betegnek nemrég beöntése volt, de állapota a meg-
tisztulások után sem enyhül, biztosan meghal. G. Ha köpéssel együtt 
köhög is, rövidesen meghal.23

5. Az akadályok elhárítására. A. Tartózkodni kell a húslevektől és 
a híg dolgoktól, mert a nedvesség kedvez a rothadásnak. B. Kerülni 
kell mindent, ami hevít és nedvet termel. C. Tartózkodni kell a fürdő-
zéstől, mosakodástól stb. D. Kerülni kell a pestisről és a halottakról 
való képzelődést és társalgást. E. Tilos és tartózkodni kell az ételtől, 
kiváltképpen a folyékony és a főtt ételektől. F. A beteg kerülje a közö-
sülést, a tömeget, az emberekkel, kiváltképpen a fertőzöttekkel való 
társalgást. G. Kerülje a szomorúságot, a részegséget, az aggódást stb. 
H. Tartózkodjék mindentől, ami felhevíti, például a borsos ételektől, 
és más, hevülést előidéző dologtól, ilyen a fokhagyma, a hagyma, az 
erős bor, a tej, a főtt gyümölcsök; továbbá a hosszas üldögéléstől, eltu-
nyulástól stb.24

22   A. Odoriferum aliquid in manu portetur, aut spongia aceto intincta. B. Grana iuni-
peri, absynthium siccum comburatur in dormitorio identidem parcius bis aut ter ad 
summum in hebdomada in ipso introitu lecti, postquam fumus exierit, claudantur 
fenetrae, et fumus attrahatur per os, aures, nares, oculos. C. Mane comedatur pars 
panis intincto aceto, vel nuces duae vel tres cum sale, non tamen bibatur, vel rutae 
recentes, in qua frigida lotae. D. Sustineat patiens sudores, nec aer corpus tangat in 
lecto iacentis. E. Ignis sit de lignis quercinis, aut iuniperi. Szegedi-LC, 254. 

23   A. Si urina multum fuerit rubea, signum est salutis. B. Si alba, aut ad albedinem 
tendens, signum est periclitationis. C. Qui praeter voluntatem etiam comedent in 
pestilentia, citius pestem evadent. D. Qui non comedunt, vacuo stomacho, citius 
moriuntur. E. Qui quiescere non potest, citius moritur. F. Qui statim fluxus ventris 
habuerit, et purgationibus nihil levatur, moritur indubie. G. Qui exspuit, et cum 
sputo tussim emittit, citius moritur. Szegedi-LC, 254.

24   A. Abstinendum a brodijs et sordibus, quia humida sunt causa putrefactionis. B. Viten-
tur omnia, qua calefaciunt et humectant. C. Abstinendum a balneis, lotionibus etc. 
D. Vitentur imaginationes et collocutiones de peste et mortuis. E. Vetitum et abstinen-
dum est a cibo, praesertim fluido et cocto. F. Fugiat paciens coitum, tumultum, conver-
sationes hominum, praesertim infectorum. G. Vitetur tristitia, ebrietas, sollicitudo etc. 

„Nemhogy látni, de hallani is szörnyűséges volt”



46      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

A három oldal közül az elsőt (a 252. táblázatot) a Volteraból 
származó Raffaello Maffei, humanista nevén: Raphael Volaterranus 
(1451–1522) olasz humanista, történész és teológus munkájából vette 
át (Commentariorum urbanorum, Basileae, 1544). A második oldal 
(253. táblázat) szövegén erőteljesen érződik Volfgang Musculus Zsol-
tárkommentárjának a hatása, amelyből szó szerint vett át részeket 
(Bázel, 1556). A harmadik oldalt (a 254. táblázatot) a tübingeni egye-
tem orvosa és botanistája, Leonhardo Fuchsius (1501–1566) írása alap-
ján készítette el (De sanandis totius humani corporis. Parisiis, 1543). 
Szegedi tehát a korabeli szakirodalom legfrissebb darabjait használta 
fel vázlatai elkészítéséhez, ami jelzi, hogy Európának ez a része fázi-
seltolódás nélkül kapcsolódott a teológiai/orvosi fősodorhoz. Külön 
érdekessége Szegedi munkájának, hogy a vártnál és reméltnél sokkal 
több Kálvin-idézetet tartalmaz; az utóbbi, 254. oldal III. táblázatában 
is bőven található belőlük.

Lehet-e következtetéseket levonni az elmondottakból? Lehet, de 
nem túl sokat. Az mindenképpen következtetésnek kínálkozik, hogy 
a régi egyház a fertőző járványokkal – egészen érthetően – a legma-
gasabb, vagyis zsinati szinten foglalkozott. A másik következtetés 
Szegedi egész munkájára nézve vonható le. Nagy egyháztörténésze-
ink (Révész Imre, Kathona Géza, Bucsay Mihály stb.) meggyőződéssel 
vallották, hogy Kálvin közvetlenül csak a 17. században hatott erőtel-
jesebben, a 16. században többnyire csak tanítványai és követői révén 
volt befolyással a magyar nyelvű teológiára. Fiatal kutatóink kimutat-
ták ugyan, hogy könyvei jelen voltak a 16. század közepén Erdélyben 
és Magyarországon,25 de azt még nem, hogy ezek tartalma tényle-
gesen bekerültek-e a teológiai közgondolkodásba.26 Néhány közle-

H. Abstinendum ab omnibus quae calefaciunt, ut piperatis et aliis calidis, ab alijs, caepis, 
forti vino, lacte, coctis fructibus, sessione longa, torpore etc. Szegedi-LC, 254.

25   Ősz Sándor Előd: Bibliotheca Calviniana Transylvanica, Kolozsvár, EME, Erdélyi 
Református Egyházkerület, 2014. O Róbert: Kálvin műveinek recepciója a 16–17. 
századi Magyarországon, Debrecen, TTRE, 2020. U�: Kálvin művei a kora újkori 
magyarországi könyvtárakban, in Gáborjáni Szabó Botond (szerk.): Tanulmányok 
Kálvinról és magyarországi jelenlétéről, Debrecen, Tiszántúli Református Egyház-
kerület Nagykönyvtára, 2011, 116–148.

26   Kathona Géza volt az egyetlen, aki a Genfi Káté néhány mondatát azonosította Sze-
gedi munkájában, ami nem tűnik relevánsnak. K Géza: Méliusz Péter és 
életműve, in Bartha Tibor (szerk.): A II. Helvét Hitvallás Magyarországon, 13. kk.

Buzogány Dezső



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      47

ményben én mutattam ki, hogy Szegedi szó szerint átvette Kálvinnak 
számos mondatát,27 és beépítette a saját rendszerébe, tehát megdől 
nagyjaink elmélete, mert, lám, Szegedi munkája igazolja, hogy Kálvin, 
az Institúció is, már a 16. század 60-as éveiben közvetlenül is beépül 
a magyar teológiába.

27   B Dezső: Kálvin-nyomok Szegedi Locijában, in Kiss Réka–Lányi Gábor (szerk.): 
Hagyomány, identitás, történelem (Reformáció öröksége 3/1.), Budapest, Károli Gáspár 
Református Egyetem Egyház és Társadalom Kutatóintézetének Reformáció Öröksége 
Műhelye, 2020, 15–53. U�: Szegedi Kis István főműve és Kálvin, in Kolumbán Vilmos 
József (szerk.): Határtalanul a határok között. Egyháztörténeti tanulmányok, Kolozsvár, 
Kolozsvári Protestáns Teológiai Intézet, 2020, 9–25. U�: Kálvin-nyomok Szegedi Locijá-
ban, in Kolumbán Vilmos József (szerk.): Egyház, iskola, művelődés. Egyháztörténeti 
tanulmányok, Kolozsvár, Kolozsvári Protestáns Teológiai Intézet, 2020, 7–42. 

„Nemhogy látni, de hallani is szörnyűséges volt”



TIREK Tudományos Gyűjteményei Levéltára



49

A Heidelbergi Kátéval kap-
csolatban keveseknek jut 

eszébe, hogy abban egyfajta po-
litikai üzenetet vagy egyenesen 
politikai etikát keressenek. Eleve 
létezik az a feltételezés, hogy a 
II. Helvét Hitvallással ellentétben 
a HK-ban nem található részlete-

sen kifejtett államtan,1

eltekintve a Tízparan-
csolat magyarázatának 
usus legis politicusként 
is értelmezhető kér-
dés-feleleteit (92–115). 
Jóllehet érdemes kü-
lönbséget tenni a szoci-

áletika szempontjából az államtan 
és a keresztyén ember politikai 
(közösségi illetve társadalmi) fe-
lelőssége között, azonban a re-
formátori teológiában ez a kettő 
szorosan összekapcsolódott egymással. 
A HK-ban tehát a Dekalógus ma-
gyarázata során bőven találni uta-
lást arra, hogy miként tekintsen a 
hívő ember a maga közéleteben 
és társadalomban való viselkedé-
sére, amely az isteni parancsolatok 
megtartásából fakad, s erre nézve 
a magyarázatok is egyértelmű po-

1 F Károly: A Heidelbergi Káté magya-
rázata. Hálaadásra vezető vigasztalás 129 
kérdés-feleletben, Budapest, Kálvin Kiadó, 
2013, 28.

A Heidelbergi Káté 
politikai etikája*

K K

* Szeretettel ajánlom tanulmányomat 
Dr. Hörcsik Richárd kollégámnak, egykori 
professzoromnak 70. születésnapja alkal-
mából.



50      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Kovács Krisztián

litikai etikáról beszélnek,2 azonban jóval izgalmasabb vállalkozásnak 
tűnik, ha nem a háládatosságról szóló fejezet eleve etikai intenciója 
kerül most a vizsgálódás középpontjába, hanem a Káté első két része. 
A kérdés így tehát a következőképpen hangozhatna: milyen politikai 
etikai felismerések szűrhetők le az ember nyomorúságának és meg-
váltásának dogmatikai felismeréseiből? 

1. A HEIDELBERGI KÁTÉ A HÍVŐ EMBER ÉLETÉBEN

A HK elsődleges intenciója nyilvánvalóan nem a politikai etika meg-
konstruálása volt, s még az sem, hogy rávilágítson a kor összetett 
egyház és felsőbbség, valamint vallás és politika kapcsolat- és ösz-
szefüggésrendszerére. Mindenekelőtt katechetikai és kérügmatikus 
funkciója volt, amely révén a reformáció kálvini tanításait kívánta 
meggyökereztetni a gyülekezet egésze számára. Másrészt pedig olyan 
„keresztyén életre vezérlő kalauzként”3 is értelmezhető, amely a re-
formátori intencióknak megfelelően eligazítást ad a mindennapi ke-
gyességgyakorláshoz, a hivatás betöltéséhez, a szélesebb közösségben 
való tisztességhez és keresztyén emberhez méltó viselkedéshez; ez 
utóbbihoz egyben egyfajta lelkigondozói aspektust is jelent. A lényeg 
elsőrenden az volt, hogy a reformátori tanítás meggyökerezzen az 
ember vallásos gondolkodásában, azaz: intellektuálisan jöjjön létre 
egyfajta tudatos változás az alapvető hitkérdéseket illetően; vagy még 
inkább: eleve legyen egyfajta alapvető hitismerete a korábbi római ka-
tolikus, főként a liturgiában realizálódó rituális vallásossággal szem-
ben. Másrészt ennek az ismeretnek meg kell teremtenie azt a bizalmi 
légkört a Szentháromság Istenbe vetett hit révén, amelyben a hívő 
ember megéli a maga sajátos lelkiségét, spiritualitását, s a kettő nem 
konfrontálódik egymással; sőt, egyik következik a másikból, egyik 

2 Ld. ehhez többek között: M, Torsten: Die theokratische Frage. Zur politischen 
Ethik des Heidelberger Katechismus, in Hirzel, Martin Ernst–Mathwig, Frank–Zeindler, 
Matthias (hg.): Der Heidelberger Katechismus – ein reformierter Schlüsseltext, Zürich, 
TVZ, 2013, 173–199.

3 Ld. F Árpád: A Heidelbergi Káté dogmatikai kézikönyv, vagy keresztyén életre 
vezérlő kalauz?, in Fekete Károly–Ferencz Árpád (szerk.): Vigasztaló ismeret. Tanulmá-
nyok a Heidelbergi Káté teológiájáról, Budapest, Kálvin Kiadó, 2013, 87–104.



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      51

A Heidelbergi Káté politikai etikája

motiválja a másikat. Lényegében ezt fejti ki a Káté 21. kérdés-felelete 
is. Az viszont, hogy ez az intellektuális megalapozottságú hitisme-
ret hittapasztalattá válva (azaz, amint az ismeret és igaznak tartás 
bizalommá lesz) egyben társadalmilag és a közösségi életre nézve is 
motiválja az embert, nem csupán a Káté háládatosságról szóló részé-
ben válik egyértelművé, hanem eleve bele van kódolva a reformátori 
teológiába. Ennek az a sajátossága, s erre szeretné ez a tanulmány is 
felhívni a figyelmet, hogy eleve minden teológiai kérdést, felismerést 
az Isten-ember és az ember-ember (felebarát-felebarát) koordináta-
rendszerébe helyezhet a hívő ember. Innen nézve némi korrekció is 
szükséges lehet ahhoz, hogy elkerüljük a Dekalógus magyarázatának 
túlságos leszűkítését úgy, hogy az első kőtábla parancsolatait csupán 
az Isten iránti, a második kőtábla parancsolatait pedig csak a feleba-
rát iránti kötelességeink tárházának tekintsük (ld. 93. kérdés-felelet). 
A dogmatika és etika szorosan összefonódik a Kátéban, már csak a 
reformátori teológia módszertana miatt is, miszerint maguk a re-
formátorok sem választották szét direkt módon a kettőt. Az etika 
nem különálló következménye a dogmatikának, hanem elválasztha-
tatlanul összetartoznak, s eleve megfontolandó az a felvetés, hogy 
fatális tévedés lenne az etikát önállósítani a dogmatikával szemben.4

Rádásul a reformátori teológia eleve összefüggésben értelmezi a 
hit-lelkiség-etika hármasságát úgy, hogy ezeket nem lehet elválasz-
tani egymástól. Még akkor is helytálló ez a feltételezés, ha a például a 
lutheri két birodalom-elmélet későbbi recepciója a lelki és világi regi-
ment szétválasztását eredményezte. Ugyanakkor azt sem lehet éppen 
ezen a ponton figyelmen kívül hagyni, hogy maga Luther milyen kriti-
kusan fordult szembe azzal a szerzetesi életformával, amely nem fel-
tétlenül kapcsolta össze a lelkiséget a felelős társadalmi cselekvéssel.5

Ahogyan tehát az ember a Szentháromság Istenre és az ő munkájára 

4 H, Marco: Wie neue Manschen leben. Ansätze zu einer Ethik der Identität 
im Heidelberger Katechismus, in Hirzel, Martin Ernst–Mathwig, Frank–Zeindler, Matt-
hias (hg.): Der Heidelberger Katechismus, 145–172. 146.

5 Nagyon érzékletesen fejti ezt ki Dietrich Bonhoeffer a Közösségben (Gemeinsames 
Leben) című írásában, ahol Lutherre hivatkozva azt írja: „Jézus Krisztus azért jött, 
hogy Isten ellenségeinek békét szerezzen. […] Követőinek sem a kolostori élet elzárt-
ságában van a helyük, hanem ellenségeik körében. Feladat, munka ott várja őket. […] 
Isten népének messze földeken, hitetlenek között kell élnie, ám Isten országának mag-



52      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

tekint, eleve magában hordozza az ember önmagára való tekintésé-
nek eredményeit is. Erre utal Kálvin az Institutio legelején: „Bölcsessé-
günk, és csak az, amit valóban bölcsességnek kell tartani, lényegében 
két részből áll, ezek pedig: Istennek és önmagunknak megismerése.”6

S ez lényegében megfelel a dogma agendi és dogma credendi koher-
enciájának is.7 A dogmatikai és etikai összefüggések feltárása, ponto-
sabban a dogmatikai felismerések etikai konzekvenciáinak levonása 
egyben megóv attól az elvtelen moralizálástól és kazuisztikától, amely 
az egyháztörténelem során – s ez alól a reformátori és azt követő 
korok sem számítanak kivételnek – gyakran megtapasztalhatóvá 
vált, leegyszerűsítve és kisarkítva az erkölcsi cselekvések összetett 
és árnyalt mechanizmusát. A kérdés tehát az lesz a tanulmány során, 
hogy milyen következményei vannak az emberi közösségi cselekvés 
számára a teológiai felismeréseknek és hitismereteknek. Arra teszek 
kísérletet, hogy a Káté politikai etikáját antropológiai, krisztológiai 
(szoteriológiai) és doxológikus szempontból vázoljam fel.

2. ANTROPOLÓGIA ÉS POLITIKAI ETIKA

A reformátori etika azon az antropológián tájékozódik, amelynek 
alapja az ember bűnének és nyomorúságának realitása, az ebből való 
Krisztus általi megváltása, s az ezért való hálája. Az ember – a refor-
mátori meglátás szerint (is) – alapvetően képtelennek tűnik minden 
jóra, és minden gonoszságra kapható, amint a 8. kérdés-feleletben is 
áll. S ez nem csupán az 1Móz 3-ra visszavezetett peccatum originale
értelmében tűnik reálisnak a Káté számára. A hivatkozott bibliai ige-
helyek kapcsán kitapintható, hogy az ember lényegében állandóan 
erkölcsileg kifogásolható életet él: az özönvíz előtti állapotában szíve 
minden szándéka és gondolata gonosz (1Móz 6,5); nincs tiszta ember 
(Jób 14,4); nyomorúság, baj és csalás érlelődik az emberben lénye-
gében fogantatása óta (Jób 15,16.35); minden ember eltévelyedik 

jává lesz az egész világon”. (B, Dietrich: Közösségben, Budapest, Harmat 
Kiadó, 2013, 7–8.)

6 K János: Institutio. A keresztyén vallás rendszere I., Budapest, Kálvin Kiadó, 2014, 
I. 1. 10. (33.)

7 F: A Heidelbergi Káté, 87.

Kovács Krisztián



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      53

(Ézs 53,6); s eleve a testi élet szemben áll a Lélek általi élettel (Jn 3,6). 
A Káté tehát megóv a bűn realitásának és univerzalitásának elspiri-
tualizálásától, attól, hogy azt csak coram Deo értelmezze az ember, 
így a bűnértelmezésnek coram hominem is van realitása. Ezt hang-
súlyozza ki eleve korábban a törvény megtartásával kapcsolatban 
az 5. kérdés-felelet, amelyben az Isten és felebarát gyűlölését írja le 
tárgyilagosan. Lényeges, hogy a Káté kétszer is utal a törvényre (de-
kalógusra): a háládatosságról szóló részletes magyarázat mellett itt, 
az ember nyomorúságáról szóló részben. Ezzel mindenképpen azt 
érzékelteti, hogy valóban nem csupán egy erkölcsi normarendszer-
ről van szó, amelyet maga a társadalom és a kultúra is többé-kevésbé 
akceptál és foganatosít, hanem olyan alaphelyzetről, amely egyértel-
műen jelöli az ember és Isten, valamint az ember és felebarát koor-
dinátarendszerben való önértelmezésének a helyét. Szinte paradox, 
ahogyan a 4. kérdés-felelet a nagy parancsolat szavaival az Isten és a 
felebarát iránti szeretet követeleményét hozza, s erre válaszként az 
5. kérdés-feleletben az ember erre való képtelenségét állítja. Az Isten 
iránti gyűlöletnek tehát mindig szociális dimenziója is van, amelyet 
a Szentírásban legkorábban Káin és Ábel történetében lehet tetten 
érni, s ez az emberi „őstett” – kronologikusan – megelőzi a Dekaló-
gus „Ne ölj!” parancsolatát, s úgy tűnik, a bűnesetet követően alapvető 
emberi magatartássá lesz. Így mindenképpen jóval többről van szó, 
mint „egyszerű” erkölcsi vétségről. Káin tettében az ember emberte-
lensége realizálódik. Ismét Karl Barth megfogalmazásával élve: „az 
az ember, aki nem embertárs, nem-ember.”8 Az Istennel szembeni 
gyűlölet, az ember-Isten kapcsolat megromlása alapvetően határozza 
meg az ember szociális kapcsolatait is, így az Isten előtti önértelmezés 
és önvizsgálat, melynek eredménye a bűnös egzisztencia elismerése, 
elveti annak a lehetőségét, hogy az ember bűntelennek értelmezze 
magát emberi kapcsolataiban. Az Isten istenségének elvetése magá-
val hozza a másik ember feletti isten-játszás kísértését,9 amelynek 

8 Érdemes itt a sokkal érzékletesebb német eredetit is idézni: „Der Mensch, der nicht 
Mitmensch ist, ist Unmensch”. B, Karl: Kirchliche Dogmatik, IV/2, Zollikon–
Zürich, Evangelischer Verlag, 1955, 474.

9 Ld. ehhez: B, Eberhard: Der Freiheit zugetan. Christlicher Glaube heute – im Ges-
präch mit dem Heidelberger Katechismus, Neukirchen–Vluyn, Neukirchener, 1998, 63–66.

A Heidelbergi Káté politikai etikája



54      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

mindig beláthatatlan társadalmi és politikai következményei vannak. 
A politikai „istentelenítés” egyben a politika istenítését is jelenti, s ez 
fordítva is éppígy igaznak bizonyul.

Ennek a teológiai axiómának a társadalmi vetülete eleve magában 
hordozza azt a viszonylagosságot, amellyel minden közösségi, társa-
dalmi és politikai rendszerben az egyént és cselekedeteit értelmezni 
lehet. A tisztességes társadalom realitása tehát egy olyan elnagyolt 
erkölcsi idea, amelyben éppúgy kell számolni az erkölcsi vétségekkel, 
mint ahogyan a megtért ember életében is reálisan jelen van a bűn. 
A simul justus et peccator kettős identitása tehát akár adaptálható tár-
sadalmilag is, miszerint az emberben egyszerre lehet jelen a jó és egy-
szerre a rossz az erkölcsi cselekvés szintjén. Azonban nem is ez a talán 
erőltetettnek ható megfeleltetés igazából a lényeges a 8. kérdés-felelet 
kapcsán, hanem sokkal inkább az e mögött meghúzódó ideális tár-
sadalom képének realitása, illetve ennek a problematikája. Eszerint 
feltehető a kérdés, hogy létezhet-e egyáltalán tökéletes ember (s itt 
hangsúlyozni kell a közösségi, társadalmi, illetve politikai olvasatot), 
s a tökéletes egyénekből létrejöhet-e a tökéletes társadalom (politi-
kai közösség)? A válasz egyértelműen „nem”, és éppen ez tűnik azon 
pontok egyikének, amelyen a reformátori politikai etika nyugszik: 
nevezetesen, hogy minden társadalmi rendszer és államforma csupán 
relatív jó.10 Ezt árnyalja a 81. és 82. kérdés-felelet is az ekkléziológia 
szempontjából, amikor is az úrvacsorával való élés kritériumaként a 
helyes erkölcsi magatartást várja el. Azaz, magára az egyházra is úgy 
tekint a reformátori teológia, mint corpus per mixtum.11 Ha figye-
lembe vesszük azt, hogy a korabeli erkölcsiség normái szerint a tár-
sadalmi, illetve közösségi viselkedés kihatott az egyháztagságra és 
egyházfegyelemre, és fordítva is igaz volt – a társadalmi viselkedésben 
mérvadók voltak a Dekalógus normái –,12 akkor nyilvánvaló, hogy 

10  Ld. K: Institutio IV. 20. 8. (515–516).
11  Ld. K: Institutio IV. 1. 7. (158–159.).
12 Ld. ehhez többek között: F Sándor: Kálvin szociáletikája, in Uő (szerk.): Kál-

vin időszerűsége. Tanulmányok Kálvin János teológiájának maradandó értékéről és 
magyarországi hatásáról, Budapest, Kálvin Kiadó, 2009, 104–139. 132. A felsőbbség 
kötelességei közé tartozott többek között az Isten nevének biztosítása és az igazi 
vallás védelmezése. Ld. K: Institutio IV. 20. 2–3. (510–512).

Kovács Krisztián



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      55

a 82. kérdés-feleletben szereplő „szavaikkal és életvitelükkel” bizo-
nyított hitetlenségnek és istentelenségnek lehettek társadalmilag is 
megtapasztalható jelenségei. Minden esetben abból a feltételezés-
ből kell kiindulni, hogy a reformáció korában számolni kellett vagy 
lehetett a keresztyén társadalom realitásával abból a szempontból, 
hogy a társadalmat áthatotta egy elsősorban kulturálisan és politika-
ilag értelmezett keresztyén erkölcsi normarendszer. A reformátori 
teológiából nem csupán a felsőbbség Istentől való rendeltetésének 
elvét kell komolyan venni, hanem azt az antropológiai alapállást is, 
mely szerint egy még nem tökéletes világban élünk, s minden evilági 
struktúra – szociális és társadalmi értelemben is – bűnnel átitatott 
és tökéletlen. Ugyanakkor éppen ebben a meg nem váltott világban 
van a felsőbbségnek, illetve államnak „isteni rendelése”, amint ezt a  
a Barmeni Teológiai Nyilatkozat 5. tézise is kimondja.13

Ehhez kapcsolódva rá kell világítani arra is, hogy alapvetően prob-
lémát jelent a bűnértelmezés teológiai és társadalmi dimenziójának 
disztinkciója vagy éppen összeelegyítése. Ha túlságosan megkülön-
böztetjük, vagy éppenséggel szétválasztjuk a bűn teológiai és társa-
dalmi értelmezését (amelyre többször került sor a történelem során, 
nem ritkán éppen protestáns asszisztálással), akkor ez egy kettős 
morált eredményez, amelynek során az ember másként viselkedik a 
hitéletében és másként a hivatali életében.14 Amennyiben viszont nem 
teszünk lényegi különbséget a társadalmi és teológiai bűnfogalom 
között, akkor könnyen megtörténhet a társadalom, illetve a politika 
szakralizálása, vagy éppen az egyház és a teológia szekularizálása. 
A reformátori tanítás ebben a kérdésben tisztán akarja láttatni, hogy 
egyrészt a Dekalógus betartásának van társadalmi haszna, ez az usus 
legis politicus. De el kell kerülni azt a veszélyt, hogy ebből a törvényér-
telmezésből kiindulva csak a második kőtábla parancsolatai alapján 

13 „»Az Istent féljétek, a királyt tiszteljétek« (1Pt 2,17). Az Írás azt mondja nekünk, hogy 
az államnak isteni rendelése szerint az a feladata, hogy ebben a meg nem szabadított 
(nicht erlösten – más fordítás szerint: meg nem váltott) világban, amelyben az egyház 
is él, emberi belátás és emberi képesség mértéke szerint, fenyegetéssel és a hatalom 
gyakorlásával a jogról és békéről gondoskodjék. […]” (Török István fordítása). F
Károly: A Barmeni Teológiai Nyilatkozat, Budapest, Kálvin Kiadó, 2009, 28.

14 Ld. ehhez: B, Eberhard: Istenismeret és emberség. Betekintés Kálvin teológiá-
jába, Budapest, Kálvin Kiadó, 2009, 143–150.

A Heidelbergi Káté politikai etikája



56      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

határozzuk meg az erkölcsi cselekvés kritériumát. Így a bűn nem 
csupán a felebaráttal szemben elkövetett erkölcsi vétségekben rea-
lizálódik, amelyeket eleve a polgári törvénykönyvek is szabályoznak, 
hanem az Isten előtti bűnöknek is lesznek társadalmi következmé-
nyei. Ugyanakkor az sem hallgatható el, hogy a 7. kérdés-felet kapcsán 
összefüggés fedezhető fel az emberi szabadság és bűn között, s így 
létezik olyan értelmezés, hogy a „bűn eredete az emberi szabadság. 
Ebből nemcsak azt a következtetést vonták le, hogy a bűn természe-
tesen az ember által is legyőzhető, hanem hogy a bűn, negatív meg-
jelenése ellenére, maga is egy pozitív szabadságcselekmény lehet.”15

Ez persze teológiailag nem állja meg a helyét, viszont politikailag 
és társadalmilag állandóan megtapasztalható az a jelenség, hogy a 
szabadság valamitől vagy valakitől való függetlenségként kerüljön 
értelmezésre. Ám ha ez a valaki maga Isten, s a valami maga az Isten 
törvénye, akkor a szabadság már nem önmagában létező abszolút 
érték vagy eszme, hanem az Isten akaratának függvényében értelme-
zendő relatív emberi törekvés, végső soron akár bűn is.16

A társadalmi optimizmus, miszerint az ember alapvetően jó, képes 
a jóra, és jónak születetett,17 irreleváns ebből a teológiai alapállásból 
nézve. Karl Barth szerint „[m]a sokkal világosabb, mint harminc vagy 
negyven évvel ezelőtt, hogy az ember pontosan alapjaiban nem jó, 
a humanizmus és kultúra álcája szégyenletesen vékony, és nagyon 
kevés kell hozzá, hogy lepattogzódva egy embertelen, állati lénye-

15 B: Der Freiheit zugetan, 69.
16 Ld. ehhez L Márton: A szolgai akarat 1525, Budapest, Magyarországi Luther 

Szövetség, 2006. Luther Erasmus tézisével (a szabad akaraton az emberi akarat azon 
képességét érti, amely az ember az örök üdvösségre tartozó dolgokhoz odafordul-
hat vagy azoktól eltérhet) ellentétben azt állítja, hogy az elvesztett szabadságot 
nem lehet szabadságnak nevezni. i. m., 87. Ld. még: F Sándor: Vétkeztünk… 
Egyház a történelmi és társadalmi bűnösszefüggések rendszerében (Ad marginem), 
Budapest, L’Harmattan Kiadó, 2017, 121–124.

17 Például Jean-Jacques Rousseau feltételezi, hogy az ember alapjában véve jónak mond-
ható, csak – többek között – a haladás és a tudás miatt megromlott: „Az emberek 
rosszak; folytonos tapasztalat bizonyítja, hogy így van; mindazáltal az ember ter-
mészettől fogva jó, miként, úgy hiszem, bebizonyítottam”. R, Jean-Jacques: 
Értekezés az egyenlőtlenség eredetéről, in Uő: Értekezések és filozófiai levelek (szerk.: 
Ludassy Mária), Budapest, Magyar Helikon, 1978, 59–200, IX. jegyzet, 169.

Kovács Krisztián



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      57

get hozzon napvilágra.”18 Ez azonban nem egy negatív társadalom 
képét eredményezi csupán, hanem sokkal inkább annak a realitását, 
hogy megóvjon egy-egy rendszer abszolutizálásától, és egyben megte-
remtse a rendszerekkel szembeni kritikus fórumoknak és párbeszé-
deknek a lehetőségeit. Végső soron a kritika – a reformátori logika 
szerint – nem is politikai jellegű, hanem antropológiai eredetű. Nem 
feltétlenül az emberi cselekvések helyes vagy helytelen voltára kell 
összpontosítani, hanem a reformátori teológiának abból a felismeré-
séből, amely hangsúlyozza az ember jóra való képtelenségét és egyben 
az isteni megigazításra való rászorultságát. 

A negatív társadalomképet már csak azért sem lehet vádként a 
HK-val szemben megfogalmazni, mert feltételezi a Szentlélek általi 
újjászületést, amint arra 8. kérdés-felelet („hacsak Isten lelke újjá nem 
szül minket) is utal, s amelyet a 32. kérdés-felelt tovább árnyal („…
ebben az életben a bűn és ördög ellen szabad lelkiismerettel harcol-
jak…”). Alapvetően arról van szó, hogy a keresztyén ember a Szentlé-
lek segítségének köszönhetően képes lehet – bizonyos mértékig – a jó 
cselekvésére, s ez a jó cselekvés nem csupán a megigazulás fényében 
következmény és háládatosság, hanem éppen társadalmilag is érzé-
kelhető és releváns.19

3. A POLITIKAI ETIKA KRISZTOLÓGIAI MEGALAPOZOTTSÁGA

A Heidelbergi Káté krisztológiai megalapozottságához nem fér semmi 
kétség, s ezt már az első kérdés-felelet is nyilvánvalóvá teszi. Viszont 
kevésbé egyértelmű ennek politikai olvasata. Az, hogy a Káté minde-
nekelőtt vigasztalni akarja az Isten előtti nyomorúságérzete miatti 
embert, egy jellegzetesen teológiai felütés, hiszen minden társadalmi 
és szociális meghatározottságtól függetlenül az ember „kénytelen” 
önmagát vigasztalásra szorultnak tartani. Ez az ember Isten előtti 
identitása és egzisztenciája. Továbbá az, hogy a hívő ember megvallja 
az életben és halálban Krisztushoz való tartozását, elsősorban olyan 

18 B, Karl: A keresztyén tanítás a Heidelbergi Káté alapján, Budapest, Kálvin Kiadó, 
2013, 37–38.

19 B, Michael: A Heidelbergi Káté etikája, in Igazság és Élet 7 (2013/3), 478–489. 486.

A Heidelbergi Káté politikai etikája



58      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

lelki, egyben érzelmi és értelmi állapotot tár fel, amely eloszlat minden 
kétséget a megigazulást és gondviselést illetően, s megnyitja a távlatot 
az örökkévalóság felé. Ugyanakkor már az első kérdésben előrevetíti a 
Káté azt az etikai dimenziót, amelyet a háládatosság jellemez, s ame-
lyet a „szív szerint hajlandóvá és késszé tesz arra, hogy szüntelenül 
neki éljek” sorok világosan deklarálnak. Ugyanakkor vitathatatlan 
etikai következményei vannak annak is, hogy a hívő ember önmagát 
Jézus Krisztus tulajdonaként értelmezi. Ez egy olyan birtokviszonyt 
jelent az ember számára, amely kizár mindenféle más autoritást 
önmaga felett, s egyben egészen nyilvánvalóan lokalizálja is úgy, hogy 
önmagát elsődlegesen Krisztus uralma alatt látja. Ez megint csak nem 
egy lelki uralmat, illetve tekintélyt jelent, amely mellett megférhetnek 
bizonyos külső tekintélyek, hanem a teljes emberi egzisztencia („akár 
élek, akár halok”) Krisztus uralmának való alávetését foglalja magá-
ban. Miközben a reformátori teológia megkülönbözteti a lelki uralmat 
és a világi uralmat,20 aközben nem tudja másként értelmezni magát 
a világi uralmat sem Krisztus autoritása nélkül, hiszen az ember egy-
szerre áll mindkét kormányzat tekintélye alatt. A Krisztus uralma 
alatt értelmezett lelki egzisztencia így automatikusan a társadalom-
ban valóságos (politikai) egzisztenciává lesz, anélkül, hogy a Krisztus-
nak való engedelmességet politikailag értelmeznék. A 20. században 
lesz ez igazán kényes témává, amikor a Krisztusnak és a világi felsőbb-
ségnek való engedelmesség között nyilvánvalóvá válik a teológiai és 
erkölcsi ellentmondás, s a két terület (birodalom vagy regiment) ket-
téválasztása, vagy éppen kétes megkülönböztetése elveszíti teológiai 
legitimitását. Ezt érzékelteti többek között Bonhoeffer Etikájában és 
Barth a Keresztyén közösség és polgári közösség (Christengemeinde 
und Bürgergemeinde) című írásában. Előbbit idézve: „Nem létezik 
tehát két felségterület, hanem csakis a Krisztus-megvalósulás egyet-
len területe, amelyben eggyé lett Isten és a világ valósága.”21 A hívő 

20 Kálvin az Institutióban kétféle kormányzatról ír: egyrészt a lelkiről, amely a belső 
emberben van, és az örök életre vonatkozik; másrészt a külsőről, amely a polgári 
intézményeket és a külső jogrendet érinti. K: Institutio, IV. 20. 1. (509.).

21 Bonhoeffer, D: Etika, Kolozsvár, Exit, 2015, 40. Barth is abból a teológiai 
meggyőződésből indul ki a keresztyén közösség és polgári közösség egymáshoz 
való viszonyát illetően, hogy mindkét közösség középpontja Jézus Krisztus, függet-

Kovács Krisztián



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      59

ember számára ez mindig kritikai distanciát hordoz minden olyan 
rendszerrel kapcsolatban, amely a teljes autoritás igényével lép fel 
az egyénnel vagy a közösséggel szemben. Ez egy olyan meggyőződés, 
amely a reformáció helvét irányát követő teológiai gondolkodásban 
egészen az ellenállás gondolatáig és lehetőségéig elvezetetett.22 De ha 
nem is feltétlenül a fizikai (fegyveres) oppozíció a cél, akkor is olyan 
magatartást és gondolkodásmódot eredményezett, amely képes volt 
a politikai lojalitást a totális Krisztushoz való tartozás alapján értel-
mezni, és a kritikátlan és elvtelen világi hatalom iránti szervilizmust 
kompromisszumok nélkül elvetni.

A Káté krisztológiai meghatározottságának egy másik politikai 
etikailag is értelmezhető üzenete a 29–32. kérdésekben rajzolódik ki. 
A „Solus Christus” reformátori felismerése a szoteriológia felől nyer 
értelmet. Eszerint nem kell, és nem is lehet másnál üdvösséget (meg-
váltást) keresni, mint Jézus Krisztusnál (29. kérdés-felelet). Miköz-
ben kitapintható a kérdés mögött meghúzódó 16. századi kritika a 
római katolicizmus teológiai álláspontja iránt, mely számol a szen-
tek és Szűz Mária közbenjárásával, illetve szerepével,23 aközben elejét 
veszi mindenféle politikai messianizmusnak is. Az üdvösség (Heil) 
és az üdvözítő (Heiland) kizárólagosan Krisztusra érthető fogalmak, 
amelyeknek rávetítése politikai erőkre és vezetőkre csak és kizáró-
lag heretikus lehet. Alapvetően jellemző a Kátéra az az eszkatoló-
giai irányultság, amely az eljövendő örökkévalóság reménységének 
fényében relativizálja az evilági lét minden meghatározottságát és 
struktúráját. Barth megfogalmazása szerint: „Mindez a Heidelbergi 
Kátéban világosan a »még nem« mottója alatt áll, azaz a még nem 
bekövetkezett végső kijelentésre néz. »Mi életedben és halálodban 
egyetlen vigasztalásod?« – kérdezi az első kérdés, és a vigasztalás 
utal arra, hogy még nem lett nyilvánvalóvá, mivé leszünk. Szabad 

lenül attól, hogy jóllehet a keresztyén közösség számára ez egyértelmű, de polgári 
közösség számára ez az egyértelműség nem minden esetben tapasztalható meg. Ld. 
F Sándor: Barth politikai etikája, in Uő: Válság és kegyelem. Karl Barth teo-
lógiájának hatása és jelentősége ma (DRHE Karl Barth Kutatóintézet Kiadványai 7.), 
Debrecen, DRHE, 2021, 95–124. 109. Vö: B, Karl: Christengemeinde und Bürger-
gemeinde, München, Chr. Kaiser Verlag, 1946, 9.

22  Ld. K: Institutio, IV. 20. 30–31. (533–534).
23 F: A Heidelbergi Káté magyarázata, 135.

A Heidelbergi Káté politikai etikája



60      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

jövendő formák felé mennünk és az elkövetkezendő kijelentés várá-
sában élnünk.”24

Másrészt a Káté idézett szakasza ráirányítja a figyelmet Krisztus 
áldozatára (főpapi tiszt – 31. kérdés-felelet), amely árnyalja és relatívvá 
teszi a politikai áldozatmítoszokat. Miről is van szó itt? Arról, hogy a 
későmodern társadalmakból nem tűnt el a mítoszképzés mechaniz-
musa, s akár egyénekre, akár közösségekre ráilleszthetik az áldozat 
szerepét, ezzel mitizálva azokat.25 Az „egyedül Krisztus” és a „testének 
egyetlen áldozatával minket megváltott” főpap (31. kérdés-felelet) 
teológiai toposza olyan alapvető kiindulási pont a hívő ember szá-
mára, amely feleslegessé teszi az áldozat és a megváltás szekuláris, 
történelmi és politikai értelmezését, sőt, egyenesen gyanússá tesz szá-
mára minden ilyen szófordulatot és szókapcsolatot. Nem a történelmi 
és politikai tevékenységek, események és tettek megkérdőjelezéséről 
van szó – hiszen épp elég harc és „áldozat”, szenvedés és helytállás volt 
megtapasztalható a 16–17. századokban a reformáció terjedésével 
kapcsolatban –, hanem ezeknek teológiai és vallásos interpretációiról. 
S nem csupán egy bizonyos narratívára vagy retorikára kell itt gon-
dolni, hanem arra is, hogy a megváltás fogalmát és folyamatát kiter-
jesztve történelmi és politikai faktumokra, eseményekre, megóvjon a 
„Solus Christus”-elv mindezek túldimenzionálásától a hívő ember éle-
tében. Ez utóbbi felvetést erősíti meg, hogy Krisztus feltámadása által 
„hatalmával már most új életre támaszt minket is” (45. kérdés-felelet). 
Az új élet realitása egy olyan életminőséget jelent a hívő ember szá-
mára, amely egyben realizálja és relativizálja a valós, szociális és poli-
tikai életét és körülményeit is. Ez nyilvánvalóan nem bármiféle (akár 
autokrata vagy diktatórikus) rendszer legitimizálását jelenti, hanem 
sokkal inkább a keresztyének viszonylagos hozzáállását mindenféle 
politikai berendezkedéssel szemben. Amennyiben a 32. kérdés-fele-
letet (A keresztyén ember részesedése Krisztus hármas tisztében) is 

24 B: A keresztyén tanítás a Heidelbergi Káté alapján, 23.
25 G, Hans-Martin: Befreiung von „des Menschen Elend”. Zur Aktualitat der 

Rechtfertigungbotschaft, in Heimbucher, Martin–Schneider-Harpprecht, Christoph–
Siller, Aleida (hg.): Zugänge zum Heidelberger Katechismus: Geschichte – Óemen 

– Unterricht. Ein Handbuch für die Praxis mit Unterrichtsentwürfen auf CD-ROM, 
Neukichen–Vluyn, Neukirchener, 22013, 97–105, 99.

Kovács Krisztián



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      61

figyelembe vesszük, még egyértelműbbé válik a Káté krisztológiai 
szakaszának politikai üzenete. A hívő ember életének telosza nem az 
evilági struktúrákban áll, hanem abban, ami a 32. kérdés feleletében 
áll: „ez élet után pedig vele együtt minden teremtmény fölött örökké 
uralkodjam.” A Krisztus eljövendő országában való együtt-uralkodás 
a keresztyén ember politikai végcélja, ez a részesedés aztán tovább 
relativizálja az evilági struktúrákban való részvételt. A viszonylagos-
ság, ahogyan a hívő ember tekint minden fennálló politikai rendre, 
már csak azért is reális és lényeges, mert bármely társadalmi rend-
ben való helytállás nem politikai kérdés, hanem hitkérdés, ahogyan 
az 51. kérdés-felelet mondja: „Mit használ nekünk Krisztusnak, a 
mi fejünknek ez a dicsősége? […] hogy hatalmával minden ellenség 
ellen oltalmaz és megtart minket.” Ezen a ponton tetten érhető a 
reformációnak az a hitbizonyossága, amely a Krisztusban való hitet 
nem csupán eszkatológikusan értelmezi, hanem az isteni gondviselés 
részeként tekint rá, s már ebben a valós földi életben bízik Krisztus 
mindenekfelett való hatalmában.26 Ez minden földi megpróbáltatás 
ellenére is Krisztus autoritását jelenti a hívő ember számára, amely 
során a lelki uralom a politikai hatalom fölé kerül.

A Káté alapján egészen konkrétan le lehet szűrni a hívő ember 
politikailag is értelmezhető felelősségét a Krisztus nevéről való val-
lástételben, és az ördög, valamint a bűn elleni harcban. Nyilvánvalóan 
nem arról lenne itt szó, hogy legitimitást nyer a keresztyén hittartal-
mak és erkölcsi meggyőződések politikai narratívává és ideológiává 
való konvertálása, hanem arról, hogy a keresztyén ember akkor tölti 
be Krisztustól kapott politikai mandátumát, ha mindenféle politikai 
intenció nélkül tesz vallást az ő nevéről; a tisztán spirituális inten-
ció így politikailag is értelmezhetővé lesz. Ezt így fejezte ki 1941-ben 
Ravasz László, amit a keresztyén ember politikai rendszerekkel szem-
ben tanúsítandó relatív magatartásának elvárása miatt érdemesebb 
hosszabban idézni: „Az igazi egyházpolitika tehát csak az Ige politi-
kája lehet: számolni a mindenkori államrenddel, bár a mindenkori 
államrendtől való teljes lelki és erkölcsi függetlenségben. Amíg csak 

26  Ld. B: Der Freiheit zugetan, 174k.

A Heidelbergi Káté politikai etikája



62      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

lehet, mellette van az egyház az államrendnek, mert minél több 
kapcsoló pontot kell megtalálnunk, de ellene van az államrendnek, 
amennyire kell, örök függetlenségének megőrzése érdekében. A tulaj-
donképpeni helyes egyházpolitika: a tiszta igehirdetés.”27

4. POLITIKAI ETIKA ISTEN DICSŐSÉGÉNEK ÁRNYÉKÁBAN

A Káté nem csupán krisztológiai megalapozottságú, hanem doxo-
logikus intenciójú is egyben. A Solus Christus mellett egyértelművé 
lesz a Soli Deo Gloria reformátori elve is. Barth összefoglalása szerint 
„[a] Heidelbergi Káté egy bizonyos istenfogalommal dolgozik. Istenről 
úgy beszél, mint aki minden teremtménytől különböző, szabad és 
felsőbbrendű ellenpárja az embernek. Ilyenformán tehát Isten mél-
tósága és az ember részéről neki kijáró tisztelet ennek a teológiának 
az első jellemzője.”28 Jóllehet a Kátéban kevésbé lesz direkt módon 
a Soli Deo Gloria-elv – leszámítva az első parancsolatot tematizáló 
94. kérdés-feleletben, de mégis átszüremkedik a reformátori felfo-
gás az egész Heidelbergi Kátéra. Alapvetően arról van szó, hogy a 
háládatosságról szóló szakasz etikai intenciója és útmutatása nem 
értelmezhető másként, mint a hívő ember Isten szabadítására adott 
hálás és felelős válaszaként. S ez önmagában hordoz egy olyan politi-
kai olvasatot, amelynek lényege az, hogy a helyes morális cselekvések 
elsőrenden nem is feltétlenül az usus legis politicus mentén értel-
mezendők, hanem a Soli Deo Gloria elve függvényében. Ez lenne a 
keresztyén ember felelős társadalmi cselekvésének a mozgatórugója, 
azaz, hogy az Isten dicsősége realizálódjon és legyen nyilvánvalóvá 
minden cselekedetében, s amelynek aztán természetesen társadalmi, 
közéleti, politikai haszna is van, mint a felebarát és a közösség javára 
tett szolgálat, vagy erkölcsi tett. A háládatosság etikája, amely meg-
határozó a Káté számára, nem csupán egy bizonyos magatartásforma, 
amelyet meg lehet feleltetni a politikai rend vagy a társadalmi mo-

27 R László: A helyes egyházpolitika, in Németh Pál (szerk.): Magyar református 
önismereti olvasókönyv. Válogatás a XX. század első felének református teológiai iro-
dalmából, Budapest, Kálvin Kiadó, 1997, 357–359. 359.

28 B: A keresztyén tanítás a Heidelbergi Káté alapján, 10–20.

Kovács Krisztián



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      63

ralitás elvárásainak és írott-íratlan törvényeinek, hanem az ember 
és Isten kapcsolatának megéléséből származó gyakorlati életforma, 
amely az Istenhez megtértek azon komoly szándékát jelenti, hogy 

„Isten parancsolatai szerint – mégpedig minden egyes parancsolata 
szerint – fognak élni” (114. kérdés-felelet).29 Ez a megváltás miatti 
Isten iránti hála által generált felelős etikai magatartás megóv attól, 
hogy a Dekalógus parancsolatait a moralizálás módszerével egyszerű 
politikai vagy társadalmi cselekvésként értelmezzük. Éppen ezért 
nem lehet figyelmen kívül hagyni a Káténak azt a logikáját, amely 
révén a Miatyánkot – tehát az imádkozást – együtt tárgyalja a hálá-
datosságról szóló részben. Az Isten iránti hála nem csak az etikus 
magatartásban fejeződik ki, hanem a hozzá való könyörgésében és 
nevének megszentelésében,30 az imádságban így megerősítést nyer 
minden emberi cselekedet végső szándéka, hogy azok elsőrenden az 
Isten dicsőségét szolgálják. 

A Heidelbergi Káté nyilvánvalóan nem politikai traktátus. Még 
csak azt sem lehet mondani rá, hogy tudatosan akart volna eligazítást 
adni olvasóinak és használóinak társadalmi vagy politikai kérdések-
ben. Azonban egy olyan életvitelt segít kialakítani a hívő keresztyén 
ember életében, amely a Szentháromság Istennel való kapcsolatában 
gyökerezik, s amelynek tudatos következményei vannak az ember 
társadalmi életére nézve. Egy olyan keresztyén társadalom realitásá-
val számol, amelyben az elsődleges szándék, hogy az ember az Isten 
autoritása alatt értelmezze magát, s minden további tekintély csak 
ennek a függvénye lehet. Mert az ember csak és kizárólag „Jézus Krisz-
tus tulajdona.”

29 T, Henning: Von der Dankbarkeit. Zur Grundlegung der Ethik nach dem 
Heidelberger Katechismus, in Heimbucher, Martin–Schneider-Harpprecht, Chris-
toph–Siller, Aleida (hg.): Zugänge zum Heidelberger Katechismus, 151–158. 151.

30  Ld. B: A Heidelbergi Káté etikája, 480.

A Heidelbergi Káté politikai etikája



Dr. Koncz Sándor gazdasági választmányi elnök  a választmány tisztviselőivel: 

Nagykaposi Elemér, dr. Farkas László, Fráter Margit, Zsuffa Tibor. 

(fotó: Rácz István, 1951.) © TIREK Tudományos Gyűjteményei Adattár



65

A pszichológia egy-egy ember 
jellemét a gyerekkorban átélt 

élmények, események feltárásá-
val magyarázza, aminek fontos 
jelentősége van az egyén cselekvé-
sének, gondolkodásának, jellem-
vonásának megértésében. A 16–18. 
században élt emberek jellemvo-

násait nem tudjuk ezek 
alapján megközelíteni, 
mert a források erre 
nem adnak lehetősé-
get. Amiből némi tám-
pontot meríthetünk, 
az a családi, szociális, 
gazdasági hátterük. De 
még abban az esetben 

sem kapunk teljes képet valaki-
ről, ha ezek az összetevők adot-
tak, csupán következtetésekre 
van lehetőségünk. Tanulmányom-
ban, mint ahogy a cím is mutatja, 
néhány protestáns lelkipász-
tor házasságát vizsgálom abból 
a szempontból, hogy az általuk 
választott feleség milyen jellem-
vonásokkal rendelkezett, és meny-
nyire befolyásolta ez házasságuk 
boldog vagy boldogtalan végkime-
netelét, esetleg válásukat. 

Vannak vélemények, amelyek 
szerint a 16–18. században a lel-
készfeleségek alázatosak, szeré-
nyek, szelídek voltak, férjüknek 
mindenben engedelmeskedtek. 

A protestáns papnék 
jellemvonásai 
a 16–18. században*

B 
M M

* A tanulmány az Újszászy Kálmán Refor-
mátus Örökség Kutatóintézet támogatá-
sával valósult meg.



66      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Bátoriné Misák Marianna

A család életében fontos szerepük volt, de nem szóltak bele annak 
irányításába. Életük példaértékű volt a közvetlen és tágabb környe-
zetükben. Arra keresem a választ, hogy valóban így volt-e, vagy voltak 
esetleg kirívó esetek, a normától eltérő példák, amelyek megcáfolják 
ezt a hagyományos megközelítést. Akadtak-e olyan lelkész feleségek, 
akiknek a magaviselete, férjük mellett betöltött szerepe, életvitele 
nem volt példa a gyülekezetben és a lokális társadalomban. Mindezt 
azonban csupán néhány eseten keresztül teszem, hiszen a tanulmány 
kerete szűkre szabott.

Minden ember egyedi jellem. Ennek a fogalomnak a definiálása 
többrétű annak megfelelően, hogy melyik oldalról közelítjük meg. 
A magyar nyelvben általában ez a szó az egyén sajátosságait, belső 
tulajdonságait jelenti, vagyis azt, hogy valaki milyen emberi jellem-
vonásokkal rendelkezik. Dr. Poór Ferenc szerint ebben a fogalomban 
minden olyan tulajdonság értendő, amelyek meghatározzák az ember 
cselekvését, tevékenységét és magatartása milyenségét. Tágabb érte-
lemben pedig a személyiség olyan tipikus tulajdonságait értjük alatta, 
amelyek az egyik embert a másiktól megkülönböztetik, vagyis egy 
adott egyénre nézve tipikusak és jellemzőek.1 A jellem és a jellem-
vonás tehát elválaszthatatlanok egymástól. Ugyanis a jellemvonás 
nem más, mint egy embernek vagy egy közösségnek adott jellemző 
erkölcsi, szellemi tulajdonsága, az egyéniségének, jellemének vonása.2

Vagyis olyan magatartásbeli, erkölcsi, szellemi, viselkedési tulajdonsá-
gok összessége a jellem illetve a jellemvonás, amely csak arra az adott 
emberre vagy közösségre jellemző, illetve ami minden másik egyén-
től, társaságtól megkülönbözteti. Mindezt csupán érdekességként 
említettem, hiszen a következőkben ezek a meghatározások egyfajta 
kiindulópontot képezhetnek a prédikátorfeleségek jellemének, jel-
lemvonásainak elemzésében.

1 P Ferenc: Jellem, elérhető: https://www.hrportal.hu/jelentese/jellem.html, letöltés 
dátuma: 2025. 04. 14.

2 B Géza–O László (szerk.): A magyar nyelv értelmező kéziszótára, elérhető: 
https://mek.oszk.hu/adatbazis/magyar-nyelv-ertelmezo-szotara/kereses.php?csak-
cimben=&szo=JELLEM&offset=2&kereses=k%C3%A9szs%C3%A9g, letöltés dátuma: 
2025. 05. 22.



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      67

A protestáns papnék jellemvonásai a 16–18. században

A cölibátus gyakorlatán az első rések már a 15. században jelent-
keztek, nagy kihívást adva ezzel a katolikus egyházfőknek.3 A 16. 
századra ez a gyakorlat már sok esetben csak elviekben működött. 
A reformáció házasságértelmezése új alapokra helyezve ezt a gya-
korlatot, a mozgalomhoz csatlakozó lelkészek körében a cölibátus 
elvetését eredményezte. Talán nem túl merész állítás, ha azt mondjuk, 
hogy a házasság kérdésének, illetve a házasodás lehetőségének meg-
lehetős szerepe volt a katolikus papok új hithez való csatlakozásában.4

A reformáció tanításainak térhódítása, meggyökerezése magával hozta 
a papok házasságát, hiszen a korábban katolikus egyházhoz tartozó 
pap legszembetűnőbben azzal jelezte a reformációhoz való csatlakozá-
sát, hogy megnősült. Ez a gyakorlat pedig a későbbiekben általánossá 
vált a protestáns lelkészek között. Éppen ezért már a 16. században 
összeült zsinatok szabályzatokban rögzítették ennek a gyakorlatnak 
a körülményeit egészen addig, hogy körvonalazták a leendő feleségek 
milyenségét, jellemét, jellemvonásait, öltözködését, viselkedését. 

Az emberi élet egyik legmeghatározóbb eseménye a házasság, 
amely tárgyalt korszakunkban kitüntetett helyet foglalt el a társa-
dalom minden rétege életgyakorlatában. A nemesi szokásokban „az 
udvarlás nem igen volt jellemző, annál is inkább, mivel a házasulandó 
felek nem maguk határozták meg kihez szándékoznak hozzá menni, 
hanem a szülők döntöttek helyettük. Nem ment ritkaságszámba az 
sem, hogy már kisgyermekkorban döntöttek a fiú vagy lány későbbi 
párjáról.”5 Szinte az egész országban egy kiformálódott forgatókönyv 
szerint alakult a házasságkötés szokásköre. Első lépésként összeis-
mertették a fiatalokat, vagy a szülők kiválasztották a házasulandó 
feleket, majd a házasulandó szándék kiderítése következett, illetve a 
házasságkötés feltételeinek a tisztázása. „Ezt követte a formális, nyil-
vános leánykérés, eljegyzés, jegyajándék váltása, gyakran a vagyoni 

3 B M Marianna: A papnéi szerepkör kialakulása, különös tekintettel a 
Tiszán inneni egyházvidékre, in Egyháztörténeti Szemle 20/1. (2019), 48.

4  Uo., 44.
5 R Béla: Magyar családélet és háztartás a XVI–XVII. században, Hornyánszky, 

Budapest, 1896, 347.; T István: Életmód a 16–17. századi magyar udvarokban – 
esküvő, temetés, szórakozás, időtöltés, Napi Történelmi Forrás, elérhető: https://ntf.
hu/index.php/2017/04/28, letöltés dátuma: 2024. 10. 16.



68      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

megállapodás írásba rögzítése, majd a lakodalom.”6 Természetesen 
azokban az esetekben, amikor nem korai eljegyzésről beszélünk, ott 
az ismerkedés részeként megjelent az udvarlás gyakorlata.

Ezek a szokások és szokáskörök, ha nem is ebben a formában, de 
jelen voltak a társadalom minden rétegének házasodási gyakorlatá-
ban. Ennek alapján megállapítható, hogy volt udvarlás, de időtartama 
rendkívül rövid volt és sok esetben el is maradt. Különösen igaz ez 
a lelkipásztorok esetében. Munkájuk biztosabb, sikeresebb végzése, 
gyülekezetükben való példás életük megélése nem tette lehetővé a 
hosszú ideig való udvarlást vagy éppen özvegységet. A leendő feleség 
kiszemelése, kiválasztása részben személyes döntés, részben ajánlás 
révén történt. Ahogy a nemesi udvarokban a leánykérést általában a 
család legtekintélyesebb tagjára bízták, a lelkészek is rendszerint a 
hozzájuk legközelebb álló lelkésztársukat, vagy a család egyik férfi-
tagját kérték fel erre a feladatra.7 Feleségválasztás szempontjából 
a kor szokásaihoz igazodtak. Feleségeik elvesztését követően gya-
korta újraházasodtak. A gyász időtartama általában rövid volt – pár 
hónap –, amikor is vagy saját maguk választottak, vagy lelkésztársaik 
ajánlásával és közbenjárásával kérték meg következő feleségüket.8

Különösen is rövid volt a gyász ideje abban az esetben, ha gyerme-
kek maradtak árván, akik gondoskodó anyát igényeltek, s ezt a lel-
kész édesapa minél hamarabb biztosítani kívánta számukra. Ezeknek 
az összetevőknek köszönhetően arra nem szántak elég időt, hogy 
megismerjék a másikat, annak természetét, jellemvonásait, jellemét. 
Hittek abban, hogy az általuk választott, vagy lelkésztársaik, barátaik 
által javasolt nőben társra lelnek. Nyilvánvaló, hogy az esetek többsé-
gében ez így is volt. Kutatásom során kevés olyan leírással találkoz-
tam, amely ennek ellenkezőjéről tanúskodna. Amennyiben volt, az 
rendszerint kirívó esetnek számított. 

A 16. század viharos történelme hazánkban sok forrás elpusztu-
lását eredményezte. Éppen ezért ebből az időszakból ritka, ha bete-

6  Uo.
7 B M Marianna: Protestáns papi nősülési szokások a 16–17. században, in 

Egyháztörténeti Szemle 22/2. (2021), 193–194.
8  Uo., 192–193.

Bátoriné Misák Marianna



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      69

kintést nyerhetünk egy-egy reformátor, prédikátor életébe. Kivételt 
képeznek azok, akiket valamilyen oknál fogva rendkívül jól doku-
mentáltak.

Egy ember jellemét, jellemvonásait sok minden befolyásolja 
és meghatározza. Így van ez ma is, és így volt ez régen is. Többek 
között meghatározta és befolyásolta a származása, társadalmi 
helyzete, művelődési lehetősége, családi állapota, előélete, korábbi 
férje, özvegyi állapota. Éppen ezért amikor egy-egy lelkészfeleséget 
megnézünk, ezeket is figyelembe kell vennünk. Igaz, hogy a leg-
több esetben nem tudjuk meg a forrásokból, hogy milyen szárma-
zásúak voltak a lelkészfeleségek, de ahol ez egyértelmű, ott nyilván 
fontos szerepe van a jellembeli vonásokban. Az özvegyasszonyoknál 
különbség tapasztalható a tekintetben, hogy valaki lelkész, keres-
kedő vagy földbirtokos özvegye volt. 

A 16. századból Szegedi Kis István reformátor élete Skaricza 
Máténak köszönhetően rendkívül aprólékosan dokumentált. Többek 
között azt is tudjuk róla, hogy többször házasodott. Erzsébet máso-
dik felesége volt Szegedinek, akit 1570. augusztus 6-án temetett el. 
Szegedi saját kezűleg írt sírversében „szende, szelíd fénnyel ragyogó 
csillag”-nak nevezte elhunyt nejét, aki összesen kilenc gyermekkel 
ajándékozta meg a reformátort.9 Erzsébet rendelkezett mindazok-
kal a jellemvonásokkal, amelyek révén igazi társa volt férjének, és 
akinek elvesztése mélyen érintette a reformátort.10 A sírvers, bár rövid, 
de szépen körvonalazza Erzsébet milyenségét. Szelídsége, alázata, 
mellyel szolgálatát, feladatait végezte, illetve segítette a reformátor 
munkáját, mindenképpen egy reformátor/prédikátor feleségéhez illő 
jellemvonásokat takart.

A 17. századból több információ maradt meg számunkra, amelyek 
között a lelkipásztorfeleségekkel kapcsolatosan pozitív és negatív 
jellemzőkkel, jellemvonásokkal találkozhatunk. 

9   M Antal: Szegedi Kis István élete és működése (1505–1572), in ACTA Universitatis de 
Carolo Eszterházy Nominatae, Sectio Historiae, Tom. XLIX. (2022), 171, elérhető: http://
publikacio.uni-eszterhazy.hu/7493/1/159_Miskei.pdf, letöltés dátuma: 2024. 03. 06.

10 B M Marianna: „…ki találhat bölcs asszonyt?” Némi betekintés a 16–17. 
századi papnék műveltségébe, in Studia Universitatis Babes-Bolyai Óeologia Refor-
mata Transylvanica 2021/2, 239–240.

A protestáns papnék jellemvonásai a 16–18. században



70      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Szenczi Molnár Albert 1590-től több mint harminc éven keresz-
tül Németországban élt. Időközben hazatért egy-egy rövid időre, de 
mindannyiszor vissza is ment. Felsőbb tanulmányait ott végezte, 
munkásságát ott fejtette ki. Ott nősült meg, elvette Kunigunda Feri-
nárit. Kunigundát és gyermekeit férje elhagyta – nem tudjuk, hogy 
miért –, zsidónak állt, és elment Izraelbe. 

  Szenci 1624-ben Bethlen Gábor fejedelem hívására végleg haza-
tért. A fejedelem Gyulafehérvárt jelölte ki számára, ahol maga mellett 
akarta tudni, illetve ahol az iskola akadémikus mesterei között köny-
nyebben találhatott segítséget, illetve itt rendelkezésére állt a könyv-
tár és a nyomda is. Szenci Molnár azonban úgy döntött, hogy nem 
költözik Erdélybe. Ez valószínűleg nem esett jól Bethlen Gábornak. 
Hogy a fejedelem ne haragudjon meg Szencire, Alvinczi Péter11 köz-
belépett, „…aki meggyőzhette Bethlent, hogy üdvösebb, ha Kassán a 
magyarság s a vallás is komoly támogatót nyer, mert hiszen az odavaló 
német evangélikus pap, a pomerániai származású Bussaeus Mihály12

esküdt ellensége mind az evangélikus és református hívek együttes 
gyülekezetalkotásának, mind pedig magának Alvinczi személyének.”13

Minden bizonnyal Bethlen Gábor – a Kassa város tanácsához kül-
dött levelében – ennek következtében jelölte ki Kassát tartózkodása 
helyéül, és részére a kassai kamarából tisztességes készpénzfizetést 
és természetbeni járandóságot rendelt.14 Az 1626. július 5-én kelt ren-
delkezés így hangzott: „…mivel Molnár Albert hívünknek az hűségtek 
városában állapotjához illendő csendes szállása nincsen és az mosta-
nival nem is lehet contentus,… hűségteket kegyelmesen intjük, az 
német paróchiában, holott ott sok és tágas házak legyenek, rendeljen 
alkalmatos szállást neki”.15 Nyilvánvalóan Szenciék addigi szállása 

11 1570-ben született Nagyenyeden. Kassán halt meg 1634. november 26-án. Reformá-
tus lelkész, hitvitázó, Pázmány Péter egyik legnagyobb ellenfele.

12 Német származású magyar evangélikus pap, lelkész, plébános, egyházi író. Ortodox 
lutheránus papként tevékenykedett, több irodalmi munkája is fennmaradt. Tudomá-
nyos képzettséggel rendelkezett. 1614 után több alkalommal volt hitvitája Alvinczi 
Péter (1570–1634) református lelkésszel.

13 H János: Adatok Medgyesi P. Pál életéhez, in Keserű Bálint (szerk.): Polgári iro-
dalmi és kulturális törekvések a század első felében, Herepei János cikkei I. (Adattár 
a XVII. századi szellemi mozgalmaink történetéhez, 1.), Budapest–Szeged, 1965, 12.

14 H: Adatok Medgyesi P. Pál életéhez, 12.
15 H: Adatok Medgyesi P. Pál életéhez, íî.

Bátoriné Misák Marianna



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      71

kicsinek bizonyult, ezért rendelte a fejedelem a német pap parókiáját 
átadni számukra. 

A fejedelem ebben a levélben kitért Szenci személyére, közelebbről 
pedig természetére, amikor azt írja, hogy „ő nem is veszekedő ember 
penig”.16 Herepei kereste a választ arra, hogy ha Szenci nem volt „vesze-
kedő” ember, sőt olyan személyiség volt, akivel jól meg lehet alkudni, mi 
vagy ki lehetett az oka, hogy nem fogadta el Bethlen Gábor meghívá-
sát Gyulafehérvárra. Ezért feltette a kérdést: „De, hát, vájjon a felesége?”17

Ugyanis Szathmári Pap Zsigmond kivételével, aki szerint a nő „szelíd és 
szerencsétlen”, mindenki az ellenkezőjét állította, abból kiindulva, hogy 
minden bizonnyal első férje sem ok nélkül hagyta ott kisgyermekeivel 
együtt, s állt zsidónak. A hirtelen döntés mögött komoly okot láttak.18  
Megítélése szerint „csakis a felesége okolható, hogy erre a szelíd termé-
szetű tudós férfiúra reá kényszerítve a maga szeszélyét, elfordult attól 
az úttól, amely mindannyiunk boldogulásához vezetett volna. Bizonyos 
tehát, hogy ebből a kiinduló pontból kell magyaráznunk Molnár szomorú 
végzetét.”19 Még azt is hozzátette, hogy Toldy Ferenc is hasonló vélemé-
nyen volt. Majd ezt követően így nyilatkozott: „Meggyőződhettünk tehát, 
hogy Kunigunda erőszakos természetű volt, aki mellett a jámbor férjnek 
netalán szava sem lehetett. Inkább lemondott jófizetésű állásokról, tudo-
mányos környezetről, sőt még a fejedelem neheztelését is eltűrte, csak-
hogy eleget tegyen félesége kívánságának. Mindezekből valószínűnek 
látszik az is, hogy a gyakorlati életben aligha jártas, csak a tudománnyal 
törődő férj helyett a pénzt is az asszony kezelte.”20 Egyéb tekintetben is 
megvolt a véleménye Szenci feleségéről. „Kunigundát én nem merném 
nagyon romantikus léleknek, hanem a jobbik esetben nagyon élhetetlen, 
gyámoltalan, a kevésbé rokonszenves esetben pedig nagyonis erőszakos, 
túlságos önbizalommal megáldott teremtésnek elképzelni, de mindkét-
féle jellemvonás az anyagiakhoz aligha értő, békés természetű s csak a 
tudománynak élő férj mellett – a család romlására vezetett.”21

16  Uo., íï–íð.
17  Uo., ðð.
18  Uo.
19  Uo., íï–íð.
20  Uo., ðñ.
21  Uo., ðò–ðî.

A protestáns papnék jellemvonásai a 16–18. században



72      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Kunigunda Ferinári a marburgi egyetem professzorának, Johannes 
Ferináriusnak22 volt a lánya. Anyai ágon23 unokája Caspar Crucigernek, 
az egyik wittenbergi reformátornak, aki rokonságban állt a Luther csa-
láddal. 1598-ban ment feleségül Konrad Vietor marburgi magiszterhez. 
Házasságukból három leány született. Szenci, amikor Marburgban tar-
tózkodott, étkezést fizetett elő náluk, ugyanis Kunigunda, hogy jöve-
delmüket kiegészítse, diákokat kosztoltatott. Szenci így először 1607. 
június 17-én találkozott először Kunigundával. Majd a Hanaui Biblia 
kiadása miatt néhány hónap kihagyásával 1608. október 6-án jelent 
meg újra Kunigundánál étkezés céljából, akit mostanra már a férje elha-
gyott.24 Arra nézve, hogy miért történt, nincsenek egyértelmű híradá-
sok. Szabó András írása szerint „[c]sak jóval később derült ki, hogy mi 
történt: jellegzetes hebraista hevület lett rajta úrrá, kételkedni kezdett 
a Szentháromságban, majd egy szép napon vette a kalapját és meg sem 
állt Óesszalonikiig, ahol áttért a zsidó vallásra és felvette a Moses Pardo 
nevet.”25 Szenci Molnár Albert egy ideig máshol fizetett elő étkezésre. 
Mivel azonban Kunigundának adósa maradt, az asszony 1610 elején 
részben figyelmeztette adósságára, részben pedig egy prédikációt meg 
egy sírverset küldött neki ajándékba. Nyolc nappal az események után 
naplójába a következőket jegyezte be Szenci: „Házassagi tisztesseges 
szandekomat megjelentettem Cunigunda asszonnac, ki azt felelte, hogy 
ha Istentől neked rendeltettem, megleszen.”26 Esküvőjük 1611. október 
8-án volt Oppenheimban. Ez a házasság mindkét fél részéről tartogatott 
előnyöket is. Az asszony visszanyerhette társadalmi megbecsültségét, 
értelmiségi férjet kapott, akit ekkorra már elismert a németországi 
értelmiségi réteg, a férj pedig megértette, hogy rendes állást kell vállal-
nia, továbbá bekerült a szerteágazó Cruciger- és Ferinari-rokonságba.27

22 Apai nagyapja, Jakob Ferinarius Sziléziában, Stephansdorfban és Neumarktban volt 
lelkész, 1566-ban halt meg. Johannesnek három fia és hét lánya volt. A lányok közül 
Magdalena egy neves jogászhoz, Hieronymus Treutlerhez ment feleségül, míg Elisa-
beth Andreas Schöpshöz. Hieronymus Treutler és Magdalena Ferinari lánya, Kather-
ina Treutler (Kunigunda unokahúga) lett Tobias Scultetus felesége.

23  Anyja Magdalena Cruciger, Johannes Ferinarius második felesége volt.
24 S András: Szenci Molnár Albert naplója, Budapest, Universitas Könyvkiadó, 2003, 

30–31.
25  Uo., 31.
26  Uo.
27  Uo., 31–32.

Bátoriné Misák Marianna



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      73

Felmerül a kérdés, hogy honnan szerezte információit Herepei 
János Kunigunda Ferináriról? Úgy beszél róla, mint aki jól ismerte. 
Azt a szót használta, hogy meggyőződhettek Kunigunda rossz ter-
mészetéről, továbbá, hogy szerinte nem romantikus, de még csak 
nem is rokonszenves asszony. Úgy állítja be, mint minden rossznak a 
forrását, míg Szencit épp az ellentétének. Úgy vélem, túl egyoldalú ez 
a jellemrajz, s abból, amit Bethlen megfogalmazott, miszerint nem 
egy viszálykodó természetű ember, nem következik, hogy a felesége 
viszont az. A dolgok nem mindig ennyire fehérek és feketék.

Kunigunda városi nő volt, akit – mint láthattuk, egyáltalán nem 
biztos, hogy az ő hibája miatt – a férje gyermekeivel együtt elhagyott. 
A korban nem volt könnyű egy egyedülálló nő helyzete, akinek nem 
csupán magáról, de gyermekeiről is gondoskodni kellett.28 Nyilván ez 
a tény kényszerítette, hogy kosztos diákokat, embereket fogadjon azt 
követően is, miután férje elhagyta, hiszen valamiből fenn kellett tartsa 
családját. Ebben az időben egyáltalán nem volt általános, hogy egy nő 
dolgozik, még akkor sem, ha a polgári réteghez tartozott. A kiszolgál-
tatottság, majd az ebből fakadó kényszer megkeményíti egy nő lelkét, 
jellemét, hiszen férfias tevékenység kifejtője, amennyiben ő lett a család 
fenntartója. Mert bár ígéretet kapott Szencitől, hogy rendes állást vállal, 
ez minden bizonnyal nem így lett. Hozzászokott, hogy ő kezeli a pénzt, 
ő osztja be, hiszen ő kereste meg. Bizonyára a házasságkötést köve-
tően sem lehetett ez másként. De nem feltétlenül azért, mert erőszakos 
jellem volt, hanem talán azért, mert Szenci nem bánt jól az anyagiakkal.

Természetesen nem tisztem Kunigunda jellemét vagy jellemvoná-
sait tisztára mosni, csupán arra törekedtem a fenti sorokban, hogy a 
tisztánlátás kedvéért megemlítsem az asszony oldaláról előálló hely-
zetet. Hiszen talán éppen azért kellett neki erősebb jellemvonásokkal 
rendelkeznie, mert Szenci nagyon is szelíd volt. Természetesen ez 
nem menti fel a tény alól, hogy része lehetett abban, hogy Szenci nem 
fogadta el a fejedelem gyulafehérvári meghívását s az azzal járó állást.

A következő lelkipásztor, akinek házasságát érdemes témám 
szempontjából megemlíteni, az Miskolci Csulyak István. Első fele-

28 B M: „…ki találhat bölcs asszonyt?”, 192–193.

A protestáns papnék jellemvonásai a 16–18. században



74      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

sége Judit, Szikszai György zombori lelkész leánya, akit 1609-ben vett 
feleségül. Judit hétévi házasság után meghalt, két kislányt hagyva maga 
után. Minden tekintetben példás feleség volt, amit neveltetése messze-
menőkig meghatározott. Jellemében feddhetetlen, lelkészfeleséghez illő 
jellemvonásokkal. „Ez a feleségem bővelkedett asszonyi erényekben, de 
leginkább a szemérmetességben jeleskedett elmondhatatlanul, annyira, 
hogy az már hibává is fajult. Ugyanis, ha távollétemben valaki olyan top-
pant be, akit nem ismert, azzal nem ült az asztalhoz, hanem a ház ajta-
jának közelében helyezkedett el, és ha egyszer már borral megkínálta, 
mélyen hallgatott, és senkit sem késztetett a beszélgetésre. Kötelessége 
teljesítésében szorgalmas volt, a ház hűséges őre, kenyeret sütni, főzni, 
tűfestést készíteni, ruhát szabni, varrni, konyhát vezetni, lepényt készí-
teni úgy tudott, mintha nem is falun, hanem a fővárosban nevelkedett 
volna. Tanulékony volt, tudásszerető, ragaszkodó a maga dolgaihoz, nem 
pazarló, férjének gondozója, kötelességtudó, jámbor, derék, bőkezű stb.” 
29 A kor szokása szerint, rövid gyászt követően újranősült. Ő maga is 
tudta, hogy a második házasság ritkán szerencsés, de két árván maradt 
leányát is szem előtt tartva egyik barátja által megkérte Juhos Annát, egy 
debreceni birtokos özvegyét. Megérzése beigazolódott. 1616. augusztus 
3-án kötötték össze életüket, s még ugyanazon év végén már megtapasz-
talta a nő rossz természetét. Az idegenséget, a ridegséget, érzéketlensé-
get és szeretetlenséget, amely ebből a feleségéből áradt, nem csupán ő, 
de leányai is megérezték, akiknek pedig egy melegszívű, gondoskodó 
anyára lett volna szükségük, neki magának pedig egy támogató társra. 
Erről a feleségéről így nyilatkozott: „Neki már régebben megjósoltam, 
hogy Isten ítélő jobbját nem fogja elkerülni, mivel velem, ártatlan létemre, 
tiszteletlenül bánt, amíg velem élt, és nem egyszer szidalmakkal illetett. 
Hogy ez a jóslat igaz volt, az események bizonyították. Ez a feleségem 
valódi Xantippé volt számomra, lányaim számára pedig tökéletes mos-
toha, vele hat évig és ugyanannyi hónapig gyermekek nélkül meddőn, 
de sóhajokban gazdagon éltem, azt hiszem Istentől megintetvén, hogy 
ne sopánkodjak sorsomon, hanem a házasság e keserves kötelékeiben 

29 R Zsigmondné: Miskolczi Csulyak István, in Klaniczay Tibor–Stoll Béla (szerk.): 
Régi magyar költők tára, XVII. század, 2. kötet, Budapest, Akadémiai Kiadó, 1962, 291.

Bátoriné Misák Marianna



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      75

megkötözötten maradjak a magam határai között, és tanuljam meg jól, 
mi az édes és mi a keserű.”30

Negyedik felesége Súri Mihályné, sárospataki lelkész özvegye: „…a 
betegség annyira legyengítette, hogy egészen kétségbe estem élete felöl. 
És mégis, ő vigasztalt engem szomorúságomban, nem egyszer ezekkel 
a szavakkal: a betegség nincs halálára. Igazán vigasztalt, mert lassan-
ként kezdett jobbacskán lenni, annyira, hogy mikor február 23-án mos-
tohaleányának, Suri Annának az esküvői lakomáját rendezték, Csiszár 
János özvegyével a ház hátsó részében a tevékeny háziasszony tisztét 
látta el, pedig a leányok az egész asztalt megtöltötték.”31 Soraiból kiér-
ződik, hogy nagyon szerette, és hogy rendkívüli társ volt, akivel több 
mint három éven keresztül szentül élt. Olyan jellemvonásokkal ren-
delkezett, hogy amikor meghalt, sok könnyel és sóhajjal temette el.32

Ugyancsak Herepei János kutatásaiból ismerjük Dési István életének 
ide vonatkozó részleteit. Úgy ír Désiről, mint „a ki igen nagy tekintetű 
ember volt”.33 Életútjának feltérképezése során, lelkészi állomáshelyeit 
kutatva, arra lett figyelmes, hogy a legjobb parókiákat sorra elhagyta, s 
minden alkalommal egyre kisebb, jelentéktelenebb helyekre ment lel-
késznek. 1629-ben gróf Bethlen István, a fejedelem bátyja Küküllővárra 
helyezte papnak, előtte Szászvárosban volt. Herepei kereste annak okát, 
hogy „minden kiválósága mellett is egy-egy helyen csak kevés ideig volt 
maradása. Valami különösnek tetsző indíték hajtotta egyik állomáshe-
lyéről a másikra, otthagyva még a legkiválóbb állomáshelyet, Gyulafe-
hérvárt is, csakhogy kisebb és ismét kisebb helyre temetkezzék el.”34

Kutatásai eredményeként rábukkant néhány fontos iratra, amiből vilá-
gossá vált előtte Dési tettének oka. „Okát ennek nem is tudnók adni, ha 
nem maradtak volna meg a Dési válóperére vonatkozó iratok, amelyek 
azt bizonyítják, hogy felesége nem volt méltó hozzája, botrányos életét 
már korábbi éveibe megkezdette. Elválásuk 1629. december 3-a után 
mondatott ki a szász universitas által.”35

30  Uo., 294.
31  Uo., 298.
32  Uo., 299.
33 H: Adatok Medgyesi P. Pál életéhez, 63.
34  Uo., 63–64.
35  Uo.

A protestáns papnék jellemvonásai a 16–18. században



76      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

A válás ténye a 17. században csak rendkívüli esetekben volt 
elfogadott. Nyugati reformátoraink foglalkozva ezzel a kérdéssel, 
különbséget tettek klerikus és laikus emberek között, éppen ezért 
a lelkipásztorok esetében a válás nem igazán jöhetett szóba hivatá-
suknál fogva. Luther Márton körvonalazta az eshetőségeket, amelyek 
révén indokolt lehet a válás. Ezek a házastársi kötelességek nem tel-
jesítése, kibékíthetetlen ellentét, házasságtörés, testi alkalmatlanság 
voltak.36 Kálvin János Házassági szabályrendeletében tért ki a válás 
kényes témájára. Abból kiindulva, miszerint a házasság szövetség és 
két ember között a vérségi kapcsolatnál is erősebb elválaszthatatlan 
kötelék, csak bizonyos esetekben megengedett. Lutherhez hasonlóan 
ide sorolta a házasságtörést, a hűtlen elhagyást és a valláskülönbséget. 
Úgy tekintett a házasságra, mint ember emberrel és ember Isten-
nel kötött szövetségre, amit az ember nem vehet félvállról.37 Külö-
nösen pedig a lelkipásztor nem teheti meg, hogy félvállról vegye. Ha 
Dési István esetét nézzük, megállapítható, hogy a boldog házasság-
hoz fűzött reményei korán szertefoszlottak, amit azzal próbált elrej-
teni, hogy egyre jelentéktelenebb helyeken vállalt lelkészi szolgálatot. 
Herepei azt állítja, hogy felesége nem volt hozzá méltó, mert életvitele 
botrányos volt. Azt is hozzáteszi, hogy ebbéli jellemtelen viselkedése 
korábban kezdődött. A válást 1629-ben mondták ki. Hogy mit takar 
a „korábbi években”, ennyi idő távlatából pontosan nem tudjuk meg-
mondani, mint ahogy azt sem, hogy eredetileg is – vagyis amikor Dési 
elvette feleségül – ilyen volt, vagy időközben vált olyanná, ami miatt 
válásra került a sor. Ma már azt sem tudjuk pontosan megmondani, 
hogy mit takar a botrányos életvitel, csupán feltételezéseink lehetnek.

Péterfalvi Sipos István 1652. március 26-án keltezett végrende-
lete a kolozsvári református kollégium levéltárában őrzött Szathmári 
Pap családi iratok közül került elő. Ebben megemlékezik két jó fiáról; 
közülük a nagyobbiknak juttatta többek között a szatmári hegyen 
levő szőlejét, István nevű kisebbik fiának a szatmári házát hagyomá-
nyozta. Közelebbi meghatározás nélkül említi kis unokáját is, aki 

36 M Balázs Dávid: Luther és Kálvin felfogása a házasságról és a családi életről, in 
Confessio 2017/4, 80.

37 M: Luther és Kálvin, 81–82.

Bátoriné Misák Marianna



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      77

bizonyosan a nagyobbik fiú gyermeke lehetett. Ezenkívül meghagyta, 
hogy feleségének semmit ne adjanak, mert amit az odavitt, azt mind 
el is vitte magával. Valószínű, hogy ez nem a fiúk anyja, hanem a máso-
dik felesége volt.38 A sorokból nem derül ki, hogy a feleség elhagyta 
vagy mi történt, annak viszont oka volt, hogy rá semmit sem hagyott, 
és rossz szájízzel emlékezett meg róla. Minden bizonnyal egy meg-
romlott házasság állt a háttérben.

Az öltözködés, különösen is a lelkészfeleségek ruházata, kardiná-
lis kérdés volt az egyházban. Nem véletlen, hogy a zsinatok már a 16. 
századtól kezdve külön hangsúlyt helyeztek erre. A rendelkezések 
időnként a legapróbb részletekig előírták, hogy miként kell öltöz-
ködni a lelkész feleségnek, mi az, amitől tartózkodnia kell. Ennek 
ellenére úgy tűnik, hogy akadtak olyanok, akik semmibe vették 
ezeket a határozatokat.

Szathmári Pap János annak ellenére, hogy nemesi származású volt, 
a polgárság leányai közül választott feleséget. Ezért az asszony nem 
öltözködhetett másképpen, mint ahogyan a származása és a zsinati 
rendelkezések előírták. 1642-ben az enyedi zsinaton hozott rendel-
kezések 6. és 7. pontja előírta, hogy ha a papok és feleségük hozzájuk 
nem illő ruhába öltözködnek, fosszák meg őket azoktól, és adják oda 
a szegény embereknek.39 A Szatmárnémetiben, 1646-ban összehívott 
nemzeti zsinat végzései között szintén találunk idevonatkozó pasz-
szust. A 84. pont kimondja: „Minthogy pedig nemcsak maguk a lelké-
szek, hanem azoknak családtagjai is némileg példái tartoznak lenni az 
Úr nyájának: komolyan, sőt az apostoli rendeletnél fogva meghagyatik 
nekik, hogy még nejeik s leányaik is minden fényűzéstől és piperé-
től mentes ruházatban járjanak; magukat szeméremmel és illemmel, 
nem fodrozott hajfürtökkel, vagy arannyal, vagy gyöngyökkel, vagy 
drága köntössel ékesítvén, hanem oly tisztességes ruházattal, mely 
a kegyességre törekvő nőkhöz illik; nem vetekedve a nemes nőkkel 
fejékekkel, hajszalagokkal, selyemkötényekkel, nyakláncokkal, kar-

38 H János: Tótfalusi nagy tekintélyű ellenfele, Szathmári Pap János, in Keserű
Bálint (szerk.): Polgári irodalmi és kulturális törekvések a század első felében, H-
 János cikkei III. (Adattár a XVII. századi szellemi mozgalmaink történetéhez, III.), 
Budapest–Szeged, íóôí, íóõ–íóí.

39 H: Tótfalusi nagy tekintélyű ellenfele, íóö–íóó.

A protestáns papnék jellemvonásai a 16–18. században



78      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

perecekkel, kösöntyűkkel, színes cipőkkel, arany vagy ezüst rojtok-
kal hímzett aljú mentékkel, vállfűzőkkel, görögös fejfátyollal, s más 
oly nemű ékszerek használatával, melyek a lelkésznékhez illetlenek; 
hanem magukat saját rendjükhöz s állapotjukhoz alkalmazzák.”40

Méliusz Juhász Péter tiszántúli püspök tollából szintén megtaláljuk 
az idevonatkozó intést. „Tiltjuk a papok feleségeinek a fényűzést, a 
ruházatban való mértéktelenséget! Ne bujálkodjanak gyöngyökkel, 
hajoknak fodorgatásával, hanem hordjanak középszerűen díszített, az 
udvari és királyi nemes nők fényűzésétől, kevély pompájától és gőgjé-
től ment öltözetet!”41 Szathmári János nemesember lévén hordhatta a 
nemesi viseletet. Valószínű, hogy felesége a nemesasszonyok öltözékét 
részesítette előnyben, amit a rendelkezések egyértelműen tiltottak a 
papnék számára. Ezeket a tiltásokat úgy tűnik, hogy sem Szathmári 
Pap János, sem felesége nem vette figyelembe, mert Herepei megjegyzi, 
hogy „Szathmári Jánost nemcsak a saját maga önteltsége, hanem – úgy 
látszik – a felesége hiúsága is nagyban tüzelte.”42 Ezzel nyilván arra 
utalt, hogy Szathmári felesége e dologban férjét is pártjára állította, 
aki inkább engedett neje akaratának, mint az egyházi törvényeknek. 
A háttérben meghúzódó nagyravágyás, fényűzés iránti vágy felülírta a 
szelíd, mértékletes, kegyes nőhöz illő jellemvonásokat.

Misztótfalusi Kis Miklós43 egyszerű származású volt. Lelkésznek 
készült, de miután szónoki készsége sem volt, illetve beszélni sem sze-

40 K Áron (ford.): Egyházi kánonok, melyeket részint a magyarországi, részint az 
erdélyi régi kánonokból egybegyűjtött s a kor kívánatához képest több másokkal is 
bővített és kissé jobb rendbeszedett Geleji Katona István… 1649. S függelékül a Szat-
márnémetiben 1646. évben tartott nemzeti zsinat végzései, Kecskemét, 1875, 47–48.

41 G Izabella: A nők szerepe a reformáció terjesztésében Magyarországon, különös 
tekintettel Debrecen városára, elérhető: http://www.uni–miskolc.hu/~egyhtort/cik-
kek/gaalizabella.htm, letöltés dátuma: 2017. 07. 05.

42 H: Tótfalusi nagy tekintélyű ellenfele, íóó.
43 Misztótfalusi Kis Miklós a Szatmár megyei Alsó-Misztótfaluban született 1650-ben. 

Tanulmányait szülőfalujában, Nagybányán, Nagyenyeden végezte.  1677-ben Foga-
rason lett tanító. Három év múlva külföldre ment, ahol előbb Utrechtben, majd 
Leydenben nézett körül. Végül Amsterdamba került, ahol a teológiai tudomány 
elsajátítása helyett a könyvnyomtatás mesterségét sajátította el. 1689 őszén tért 
haza, és a következő évben Kolozsvárt telepedett meg. Itt haláláig könyvek kiadásá-
val, valamint azok javításával és bővítésével foglalkozott. Sokat fáradozott a tanítás 
nyelvének magyarra cserélése ügyében, amivel magára haragította a papságot és a 
professzorokat. Két művet is írt (Apologia és Mentség), melyeket később visszavonat-
tak vele. 1702-ben halt meg.

Bátoriné Misák Marianna



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      79

retett, barátja, Pápai Páriz Ferenc lebeszélte erről a pályáról, s inkább 
a nyomdászmesterség elsajátítását ajánlotta neki.44 Herepei állítása 
szerint a teológiát elvégezte, csak nem gyakorolta a papi hivatást.45

Külföldi tanulmányútjáról hazatérve Misztótfalusi Kolozsváron tele-
pedett le. Egy idő után úgy döntött, hogy megnősül, feleségül véve 
Székely András fejedelmi udvarbíró és Fogarasi Lengyel Anna Mária 
nevű árváját.46 Mária tehát nemesi származású volt. A város lelkész- és 
tanárfeleségei gyakran megszólták feleségét. Egyik alkalommal azért, 
mert a templomban beült a kispapok székébe, másszor pedig azért, 
mert a fiatal végzett emberektől elvárta, hogy előreengedjék, mint 
az akadémikusokat. Mindezek felett még szemet is hunytak volna, 
persze nem zúgolódás nélkül. De azon már megbotránkoztak, hogy 
tafotaruhát és muntlit47 viselt.48 Állandó szóbeszéd volt, hogy Misztót-
falusiné, a mesterember felesége szebben öltözködik, mint a papok 
és tanárok feleségei.49 Ezekkel az intrikákkal férjeiket is Misztótfalusi 
ellen fordították, akit egyébként is nagyon sok támadás és kritika 
ért. Mivel Székely Mária nemesi származású volt, őt megillethette a 
cifrább öltözet. Nyilván az irigységnek tudtató be, hogy mindez nem 
jutott eszébe azoknak az asszonyoknak, akik minden lépését figyel-
ték. Dézsi Lajos még azt is hozzáteszi, hogy „…nem jutott eszükbe 

…, hogy Veresegyházi Mihályné50 is muntlit viselt s hogy Kisnek, míg 
meg nem nősült, hintós asszonyt vagy leányt is ajánlottak feleségül.”51

Herepei a férj több megnyilatkozását is közli, amit minden bizonnyal 
Mentség című írásából kölcsönzött. Ezekben megemlíti, hogy nem-
csak öltözetét irigyelték feleségének, hanem azt is, hogy szépen éltek 
együtt. „[A]zt is irigylésképpen említék, hogy én feleségemmel olyan 

44 T Andor: Misztótfalusi Kis Miklós élete és tragédiája, in Uő: A könyv évezredes 
útja, elérhető: https://www.mek.oszk.hu/01600/01650/html/fejez25.htm, letöltés 
dátuma: 2025. 04. 10.

45 H: Adatok Medgyesi P. Pál életéhez, íóó.
46 H: Adatok Medgyesi P. Pál életéhez, íîô–íîö.
47  Muntli = ’selyem vállkendő’.
48 D Lajos: Misztótfalusi Kis Miklós (1650–1702), 156–157, elérhető:  https://real.

mtak.hu/207117/1/MagyTortEletrajzok_42_MISZTOTFALUSI_KIS_MIKLOS.pdf, 
letöltés dátuma: 2025. 04. 10.

49 T: Misztótfalusi Kis Miklós.
50  Veresegyházi Szentyel Mihály nyomdász felesége.
51 D: Misztótfalusi Kis Miklós, 157.

A protestáns papnék jellemvonásai a 16–18. században



80      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

szépen élek. Kezdék hántorgatni, … hogy így czifrázom a felesége-
met, … mert ollyan híre lévén gazdagságomnak; még-is tsak tafota 
ruházatot tsináltattam én elsőben is neki. Melly parsimoniámot52 ö 
dedignálván53 úgy tsináltatott maga pénzével (mert volt egy néhány 
pénzek az Attyokról maradott, mellyet én kezemhez sem kívántam, 
hogy ne mondják, hogy én a Székely Andráséból vagyok ember) … 
Hogy pedig muntlit visel; Ha Veresegyházi Mihálynét megillette, ötet 
is megilleti. … Hogy pedig ö rendit a Nemes Aszszonyokkal megtar-
totta, igen jól tselekedte.”54 Nyilvánvaló, hogy felesége védelmére kelt. 
Családi életük a sok csapás és aggodalom között is csendes és békes-
séges volt annak ellenére, hogy Székely Anna jóval fiatalabb volt férjé-
nél. Sorsát megértéssel viselte. Férjét öregsége folytán bekövetkezett 
betegségében hűséggel ápolta. Ez utóbbiról Misztótfalusi temetésén a 
temető pap meg is emlékezett. „Mi felőled ez előtt alig hihettük volna, 
ezt a hűséget és unalom nélkül való szolgálatot, a mellyet szegény 
nyomorult Atyánkfia jó Férjed körül végbe vivél egy-nehány eszten-
dők alatt: panaszt arról a szádból nem hallott senki, hogy szegénnyel 
való dajkálkodásodat meguntad volna, hanem nyavalyájáról jóakaróid 
előtt szánakozva ha panaszkodtál. Ritka dolog az ilyen, Keresztyének, 
de dicséretes példa.”55 Székely Mária jellemvonásairól különösen is a 
prédikáció szavai árulkodnak. Nemesi származása ellenére ő viselte 
gondját férjének. Szó nélkül ápolta, segítette. Bizonyára a sok intrika, 
nehézség között is támasza volt. Ami az öltözködését illeti, szárma-
zásánál fogva megengedhette magának.

Még mindig az öltözködésnél maradva iøabb Verestói Cséri 
György56 kolozsvári református papot az 1760-as évek második felé-
ben Dési Lázár György57 püspök levélben megintette, hogy feleségét 

52  Parsimonia = ’takarékosság, megtakarítás’.
53  Dedignor = ’elutasít’.
54 H: Tótfalusi nagy tekintélyű ellenfele, íóó.
55 H: Tótfalusi nagy tekintélyű ellenfele, íîô–íîö.
56 Verestói György püspök és Incze Zsuzsanna fia. 1739-ben született Szilágynagyfa-

luban. Tanulmányait Kolozsvárott végezte, majd Franekerben folytatta. Hazatérését 
követően 1765-ben káplán, majd két év múlva lelkész Kolozsvárt. Meghalt Kolozsvárt 
1794-ben.

57 Születési éve bizonytalan, annyit lehet tudni, hogy Désen született. Tanult szülővá-
rosában, Nagyenyeden, Frankfurtban. Külföldi tanulmányait követően Aranyosráko-

Bátoriné Misák Marianna



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      81

ne járassa selyemben.58 A kolozsvári lelkész- és tanárfeleségek ebben 
az időben szerettek haladni a divatvilággal, s előszeretettel hordtak 
olyan ruházatokat, amelyeket sem származásuk, sem társadalmi 
szerepük nem indokolt,59 s amelyeket a zsinati végzések egyértel-
műen tiltottak. A selyemviselet a nemesi származású nők kiváltsága 
volt. Természetesen a lelkészek feleségeit vonzotta a szép viselet, 
s ha még férjeik is támogatták őket ebben, szívesen hordtak előkelő 
ruházatokat. Minden bizonnyal egyfajta versengés is lehetett ebben 
a tekintetben a papnék között.

Összegezve az eddigieket, elmondható, hogy minden évszázad-
ban akadtak olyan lelkészfeleségek, akiknek magatartása, jelleme 
példaértékű volt, de olyanok is, akiknek nem. Munkámban mind-
kettőre mutattam be példát. Mivel most arra törekedtem, hogy meg-
vizsgáljam, voltak-e a 16–18. században a normától eltérő jellemű, 
jellemvonásokkal rendelkező feleségek, főként ezekre koncentrál-
tam. Az ismertetett eseteken keresztül látható, hogy akadtak kirívó 
esetek, de az is, hogy sokszor a kívülállók negatív megítélése festett 
rossz képet valakiről. Az azonban tény, hogy nem minden házasság 
volt sikeres, s az is előfordult – ami a korszakban még szokatlan 
és kevéssé elfogadott –, hogy a házasfeleket az asszony jellembeli 
fogyatkozása végett elválasztották. 

son református lelkész. 1740-ben nagyenyedi második pap. 1758-től esperes, 1765-től 
főjegyző, 1767-től haláláig püspök. 1773-ban halt meg.

58 H: Tótfalusi nagy tekintélyű ellenfele, íóó.
59 D: Misztótfalusi Kis Miklós, 156.

A protestáns papnék jellemvonásai a 16–18. században





83

A liberalizmus Magyarorszá-
gon jelentős késéssel jelenik 

meg, amelyet nem szabad azono-
sítani a racionalizmussal.1 Koncz 
Sándor kiváló munkája határozot-
tan elkülöníti a racionalizmust és 
a schleiermacheri romantika hazai 
adaptációját.2 A racionalizmusról 

pedig, Ravasz alapján, 
megjegyzi, hogy a „mi 
racionalistáink csak-
nem valamennyien 
keverék-teológusok”.3

Három eltérő irány-
zatot különböztetett 
meg a hazai raciona-
lizmusban: a filozó-
fus-racionalistákat, a 
supranaturalistákat 
és a pozitív raciona-
listákat. Péterfi Károly 
(1790–1873), a filo-
zófiai racionalista ma-
rosvásárhelyi tanár a 
kantiánus Wilhelm 
Traugott Krug (1694–

1 M Jenő: A liberális szellem a 
református egyházban. A magyar reformá-
tus liberális teológia, Budapest, Kálvin 
Kiadó, 2005, 35.

2 K Sándor: Hit és vallás. A magyar 
református vallástudományi teológia 
kibontakozása és hanyatlásai, (Tanulmá-
nyok a Rendszeres Teológia és Segédtu-
dományai köréből 6.), Debrecen, Csuka 
Nyomda, 1942, 36.

3 R László: Az igehirdetés elmélete, 
Pápa, Főiskolai Nyomda, 1915, 226. 

Teológiai 
irányzatok és 
dogmatikai kritika. 
Racionalisták, 
supranaturalisták, 
konfesszionalisták 
és a liberális 
teológia, valamint 
az evangélikál-
pietista újortodoxia 
megjelenése 
a magyar református 
teológiában*

K Á

* Ez a tanulmány egy korábban megjelent 
munkám szerkesztett változata, amelyet 
tisztelettel ajánlok fel az általam nagyra 
becsült Hörcsik Richárd professzor úr 
ünnepi kötetébe. Teszem azt annál is 
inkább, mert a mindkettőnk által alapo-
san kutatott skóciai presbiteriánus áldá-
sos és jótékony egyházébresztő, missziói 
és teológiai megújulásért küzdő hatását 
kontextusba helyezve érezteti.



84      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Kovács Ábrahám

1768) híve.4 Szikszai György (1738–1803) debreceni esperes és Budai 
Ézsaiás (1766–1841) tiszántúli püspök olyan értelemben suprana-
turalisták, hogy a pietizmus tanait ésszerűen igyekeztek megfogal-
mazni.5 Tételeik eltérnek a racionalizmus által hirdetett igazságoktól, 
de azokat teljesen a racionalizmus logikájával igyekeznek megma-
gyarázni és bizonyítani.6 A pozitív racionalista pedig Somosy János 
(1783–1855) sárospataki tanár, aki a kijelentést az ész határain belül 
szemléli. Somosy dogmatikájában a vallást természeti és kijelentett 
vallásra osztja, és az előbbit racionalizmusnak, az utóbbit pedig szu-
pernaturalizmusnak (sic!) nevezi. A racionalizmust elítéli, de a józan-
ság „okosságait” mégiscsak elismeri.7 Szeremley Sámuel (1837–1924) 
Somosyt kétkulacsossággal vádolja. Szerinte a pataki tanár egyrészt 
az egyházi hagyományt kívánta fenntartani, másrészt pedig a tudo-
mányt is igyekezett szolgálni.8

Koncz Schleiermachert a kanti és német idealista filozófia raci-
onalizmusa mellett a másik nagy 19. századi szellemi mozgalom, a 
romantikus teológia elindítójaként szemléli.9 Márkus szerint Schlei-
ermacher nevét alig ismerték a hazai teológusok, amikor 1834-ben 
meghalt. Igazán két komoly képviselője volt a romantikus teológia 
irányzatnak: Szeremley Gábor és Zsarnay Lajos.10 Koncz aláhúzza, 
hogy a magyar romantikus teológia „pusztán árnyalata” a németor-
száginak.11 Schleiermacher hatása igazán a liberális teológiában érez-
hető majd Németországon és Magyarországon egyaránt, mert „itt 
keveredik racionalista és hegeli spekulatív elemekkel”.12

4     P Károly: Alapfilozófia, Nagyenyed, [s.n.], 1841.
5    S György: A természeti és keresztyén vallás, 2. kiadás, Pest, Trattner Mátyás, 

1842. Vö. B Ézsaiás, A tisztaszívüek boldogsága, Debrecen, [s.n.], 1827.
6     K: Hit és vallás, 37.
7    S János: A hittan első vonásai, Sárospatak, Nádaskay András, 1843, 12–22, lásd 

még: U�: Keresztyén hittudomány, Sárospatak, Nádaskay András, 1836. Vö. K: 
Hit és vallás, 43.

8     S Gábor: Valláserkölcsi és társadalmi élet, Budapest, Franklin, 1974, 66.
9     K: Hit és vallás, 58.
10 Z Lajos: Apologétika, Sárospatak, [s. n.], 1858 és U�: Keresztyén erkölcstudo-

mány, Sárospatak, Nádaskay András, 1836. 
11 K: Hit és vallás, 56.
12  Uo.



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      85

Teológiai irányzatok és dogmatikai kritika

Itthon még javában él a racionalizmus, amikor azon már rég túl-
lépett a teológiai fejlődés Nyugaton, akár a schleiermacheri roman-
tikus teológiát, akár a szárnyát bontogató liberalizmust tekintjük. 
Ennek egyik fő oka a peregrináció tiltása, illetve korlátozása volt 
(1715–1825). Ehhez kapcsolódott, hogy a teológiai tanárok és diákok 
könyveket sem tudtak így behozni külföldről, melyek terjeszthet-
ték volna a modern szellemiséget. Nem elfelejtendő az sem, hogy a 
napóleoni háborúk is akadályozták a peregrinusok külföldre jutá-
sát. Ezen kívül a latin nyelv is kezdett visszaszorulni az oktatásban, 
amely évszázadokon keresztül a teológiai gondolkodás közvetítő 
nyelve volt a német és magyar protestáns közösségek között.13 Végül 
megemlíthetjük, hogy a hazai protestáns irodalmi életet is jelentősen 
korlátozta a katolikus államhatalom. Koncz szerint az előző három 
teológiai racionalizmus mellett létezett egy „vulgáris racionalizmus”14

is, melynek képviselői Báthori Gábor (1755–1842) és Bodola Sámuel 
(1790–1866)15 püspökök, valamint Tompa Mihály (1817–1868) hanvai 
lelkész voltak. A reformkor nagy protestáns alakjai írásaikban, mint 
például Fáy András (1786–1864) és Zay Károly (1797–1871), szintén 
egyértelműen a racionalizmust képviselik.16 Az ő írásaik és különösen 
tevékenységük készíti elő az utat a hazai liberalizmus számára.

Márkus Jenő, találóan, három fő teológiai irányról beszél az 
1840-es éveket illetően, amelyek közvetlenül megelőzik a hazai 
liberalizmus megjelenését.17 Egy kisebb konfesszionalista, általa 
szélsőjobbnak nevezett párt „hiszi és tanítja a hitvallást és merev moz-
dulatlanságban hivatkozik rá”. Ezzel állította szembe a „pozitívumot” 
nélkülözők nagy szélsőbal pártját, amely „valamit hallott a Descar-
tes-tal elindult szubjektív világról, a régi értékek letűnéséről, az érté-

13 B Mihály: A protestantizmus története Magyarországon, Budapest, Gondolat, 
1985, 200.

14 Szerencsésebb lett volna, ha Koncz a populáris teológiai racionalizmus kifejezést 
használja.

15 B Sámuel: Keresztyén hittan, 4. kiadás, Nagyenyed, [s. n.], 1848.
16 F András: Óramutató, Pest, Trattner–Károlyi, 1842.
17 M: A liberális szellem, 35–50. Koncz jóval árnyaltabban látja a képet, de törté-

netileg időben jóval távolabbról indít. Lásd: K: Hit és vallás, 35–55. Márkus fel-
osztása egyszerűbb, mint Konczé, de mindkettő segíti a teológiatörténeti áttekintés 
nagy vonalainak megragadását.



86      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

kek átrendezéséről, de nem érti és nem tudja kifejezni benyomásait”.18

A harmadik pártnak a „mozgalom” pártot nevezi.19 „Ez a csoport az 
egyház múltjára szeretné ráépíteni az újat, a jelen egyháznak a fejlő-
dés gondolatával szolgál”.20 Márkus ide sorolja a Protestáns Egyházi 
és Iskolai Lap (PEIL) létrehozásában 1842-ben szerepet játszó Török 
Pált (1808–1883), Székács Józsefet (1809–1876) és Mária Dorottya 
(1797–1855) Habsburg főhercegnő lelkészét, Taubner Károlyt (1811–
?.?).21 A lap beindítását nemcsak a kései racionalizmusból a teológiai 
liberalizmushoz megérkező pesti lelkészi és laikus vezető réteg tartja 
fontosnak, hanem az akkor vele még szorosan együttműködő, Mária 
Dorottya körül megjelent pietista, és a Skót Misszió révén jelen lévő 
evangélikál irányzat is. A később markánsan szétváló „mozgalom párt” 
körében ekkor még teljesen megférnek egymás mellett a liberális és 
az evangéliumi irányzatok.

A „mozgalom párt” lapjában egyaránt megjelenik mindenféle 
teológiai irányzat álláspontja, és emellett, a reformkorban, az egy-
házi élet megújulását sürgető kezdeményezések is. A folyóiratban 
megjelent cikkek foglalkoznak az egyházkormányzattal, az egyház 
jogi helyzetével, a protestáns unió kérdésével, az iskolai oktatással és 
még a misszió kérdésével is.22 A későbbi liberálisok és evangéliumiak 
előtt az 1817-ben létrejött német protestáns unió példája állott.23

Három területen láttak eltérést a két protestáns egyház között: az 
úrvacsora, a predestináció és a liturgia területein. Ezeket igyekeztek 
összhangba hozni a „mozgalom párt” szabadelvű és az evangéli-

18 M: A liberális szellem, 36.
19 A magyar református teológiatörténetet ismerve találó ez az elnevezés, hiszen ebből 

nőnek ki a hazai teológiai irányzatok meghatározó iskolái, a liberális teológia és az 
ortodoxia vezetői, akik elkülönülnek mind a racionalistáktól, mind a romantikus 
teológiától, de hamarosan rájönnek a „mozgalom párton” belüli eltérő teológiai véle-
kedéseikre. Ennek a két irányzatnak a küzdelme határozza meg a teológiatörténetet 
a hosszú 19. század 1850-es éveitől kezdődően. Lásd: K Ábrahám: A Budapesti 
Ev. Ref. Németajkú Leányegyház eredete és története, 1858–1869, Debrecen, Fábián 
Nyomda, 2004.

20 M: A liberális szellem, 36.
21 Taubner 1838–1843 között volt a nádorné udvari lelkésze, majd őt követte a pietista 

Georg Bauhofer.
22 „A közönségnek üdvet!”, in PEIL 1/1. (1842), 1–4.
23 Z Mihály: A magyarhoni protestáns egyház története, Budapest, Athena-

eum,1907, 659. kk.

Kovács Ábrahám



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      87

kál-pietista irányzat emberei. Közös egyházszervezetet és protestáns 
főiskolát kívántak létrehozni.

A felszín tekintetében a cél közös volt, de a motivációk eltértek. 
Mindkét irányzat az egyház megújulását kívánta, de míg az előbbi 
a szervezeti reformokat és az egyház szellemi, irodalmi és teoló-
giai megújulását tartotta fontosnak, addig az evangéliumi irányzat 
elsődlegesen a megtérést, az újjászületést, tehát a lelki oldalt hir-
dette, és ettől várta a megújulást. Természetesen mind a két irányzat 
egyformán igyekezett kézzelfoghatóan is tenni valamit az egyházért. 
A szabadelvűek a már említett reformokat indították el a katolikus 
ellenreformáció utáni időszakból lassan magához térő protestáns egy-
házak kebelén belül, az evangéliumiak pedig az akkor még ismeretlen 
evangélizáció formáit (vasárnapi igehirdetések, látogatások, szemé-
lyes beszélgetések, irat- és bibliaterjesztés, valamint az iskolai munka 
által végzett bizonyságtételt) választották.24 A „mozgalom párt” szé-
lesebb teológiai spektrumot ölelt fel így, mint ahogy Márkus írta.25

A két irányzat reformokról és misszióról vallott felfogása gyökeresen 
különbözött egymásról eltérő teológiai látásmódjuk miatt, melynek 
ők akkor még talán nem is voltak teljességgel tudatában.26 Az 1842 és 
1858, a PEIL alapítása és újraindítása közötti korszak, egyértelműen 
az átmenet kora a racionalizmusból a liberalizmusba. A meghatá-
rozó egyházi férfiak Fáy András, Zay Károly és Péterfi Albert (1800–
1850) voltak. Hozzájuk csatlakoztak a fiatalok: Török Pál, Székács 
József és Ballagi Mór (1815–1891). Ők lesznek a Pesten kiteljesedő 
liberális teológia legfőbb pártfogói.

Az evangéliumiak egyértelműen a hitvalló és konfesszionális 
irányzatokat részesítették előnyben, míg a kibontakozó teológiai 

24 K Ábrahám: Óe History of the Free Church of Scotland’s mission to the Jews 
and its Impact on the Reformed Church of Hungary 1841–1914, Vienna, Peter Lang, 
2006, 95. kk.

25 Ezt az elnevezést ez a közösség magára nem alkalmazta. Ez inkább történetírói 
konstrukció, amely a különféle irányzatok megértését teszi lehetővé.

26 K, Anne-Marie: Az Úr csodásan működik I., Budapest, Harmat–PMTI, 1995, 129–
133. Hasznos még a témához: uo., 182–184. Bár itt már az evangélikus missziói 
felfogásokat járja körül Kool, de az alapproblematika hasonló volt a protestáns egy-
házakon belül. 

Teológiai irányzatok és dogmatikai kritika



88      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

liberalizmus a „modernes” irányzatokat.27 A PEIL a pesti protestáns 
elit felfogása szellemi lenyomatának is tekinthető. Számszerűen a 
szabadelvű teológia hívei voltak többen, és a befolyásuk is jelentő-
sebb volt, mint a Magyarországon akkor még csak gyökeret ereszteni 
kívánó evangélikalizmus és pietizmus. Bár Mária Dorottya jelenléte 
komoly súlyt adott az új, külföldről hazánkba érkező evangéliumi 
irányzatnak, az csak nagyon lassan találta meg a kapcsolódási pon-
tokat az egyébként is igen kis létszámban létező, konfessziókhoz28

ragaszkodó tradicionális talajon álló teológusokkal. A helyzet egyér-
telműen a szabadelvű teológiának kedvezett, amely a racionalizmust 
igyekezett maga mögött hagyni és új szintézist létrehozni a hit és a 
tudomány között. A liberális teológia hívei ennek érdekében fordultak 
a Nyugat felé segítségért.

Márkus Jenő a liberális teológiáról írott tanulmányában a hazai 
kontextus felvázolása előtt hat nyugat-európai teológust tárgyal azzal 
a céllal, hogy teológiai állásfoglalásaik révén a magyar liberális gondol-
kodás megismerhető legyen. Ez a hat teológus: Friedrick E. D. Schlei-
ermacher (1768–1834), Ferdinand C. Baur (1792–1860), David Strauss 
(1808–1874), Ludwig A. Feuerbach (1804–1872), Alexander Schweizer 
(1808–1888) és A. E. Biedermann (1819–1885), akik szerinte a legna-
gyobb hatást gyakorolták a hazai protestantizmusra.29 Megállapítása 
korrekcióra szorul, hiszen mellettük igen jelentős volt a svájci Hein-
rich Lang (1826–1876), a holland Joannes Henricus Scholten (1811–
1885) és Abraham Kuenen (1828–1891), valamint a francia Ernest 
Renan (1823–1892) hatása is. Rajtuk kívül még sok más teológus is 
befolyásolta a liberális teológia, azaz ahogy a korszakban nevezték, a 
vallástudományi teológia kialakulását. Márkus nem vállalkozik arra, 
hogy részletesen feltárja, mely magyar szerzőkön keresztül, hogyan 

27 A liberalizmust „modern”, „modernes”, „új”, „szabadelvű” elnevezésekkel illették a 
kortársak.

28 A dolgozatban a konfesszió szót hitvallás, nem pedig felekezet (mint például refor-
mátus hitfelekezet) értelemben használom. Ide kívánkozik az a megjegyzés is, hogy 
a dolgozatban szereplő liberális–ortodox vita során a felek szóhasználatában a kon-
fesszió szó az óegyházi egyetemes hitvallásokra és a protestáns, 16. századi hitval-
lásokra utal. E munka ezekkel összhangban használja a konfesszió szót hitvallás 
értelemben e tekintetben is. 

29 M: A liberális szellem, 14. kk.

Kovács Ábrahám



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      89

érkeztek az országba a külföldi hatások. E kérdés ennek a dolgozat-
nak sem a központi témája, mégis egy rövid áttekintés jól érzékelteti, 
hogy melyik magyar liberális teológusnak kik voltak a mesterei és 
kedvelt teológusai.

Ballagi Mórra nagyon erősen hatott a tübingeni történetkritikai 
iskola F. C. Baurral az élén. Ő nem is tudta kivonni magát ezen irányzat 
radikális képviselőjének, David Straussnak a hatása alól.30 Bár Ballagi 
egyértelműen a tübingeni iskola híve, szinte valamennyi kortárs libe-
rális teológustól merített gondolatokat Renantól August Óoluckig, 
ahogyan ez a PEIL-ben megjelent tanulmányaiból jól látszik. Kovács 
Albert, Ballagi budapesti kar- és fegyvertársa hasonlóan a radikális libe-
rális teológia híve volt. Ezt jól tükrözi az a tény, hogy milyen külföldi 
szerzőkből táplálkozik. Ő is kedveli Baurt és Keresztúri Sándor álnév 
alatt lefordítja A keresztyén egyház a 4–6. században című munkáját. 
Mivel elégedetlen a korábbi 1874-es Baur Az őskeresztyénség története
kötet fordításával, a német 2. kiadásból 1880-ban ismét lefordítja azt. 
A Pál, a pogányok apostola című munkát pedig Kiss Áronnal együtt 
ülteti át magyarra és a ¤eológiai értekezések sorozatban jelenteti 
meg. Keresztúri néven fordítja le a zürichi Henrik Lang Keresztyén 
Dogmatikáját,31 Karl Schwarz (1812–1885) „teológiatörténetét”32 és 
Karl Christian Ullmann (1796–1865) A keresztyénség lényege című 
munkáját.33 Testvére, Kovács Ödön is nagyon kedveli Baurt, és lefor-
dítja A középkori keresztyén egyház című művét. Baur népszerűségét 

30 Fontos lenne kutatás alá vonni Ballagi könyvtárát, ha van ilyen információ, valamit 
megnézni a Ráday könyvtár könyvbeszerzési katalógusát és a hozzá kapcsolódó 
bejegyzéseket, Ballagi külföldi levelezései mellett. A magyar egyház- és teológiatörté-
net nagy adósságainak egyike, hogy alig vannak tudós életpályákat feldolgozó művek. 
Így hiányoznak Ballagi Mór, Kovács Albert, Keresztes József, Menyhárt János, Tóth 
Sámuel, Szeremlei Sámuel, valamint az idősebb Révész Imre munkásságát feldol-
gozó, újraértékelő, forráskutatáson alapuló munkák. Természetesen vannak próbál-
kozások, és esetenként rövid összefoglalások, például Csekey Ballagi-tanulmánya a 
Óeológiai Szemlében, vagy e sorok írójának tanulmánya Ballagi szellemi fejlődése 
geneziséről, de mindezek csak arra mutatnak rá, hogy igen sok adat vár még a feldol-
gozásra.

31 L, Henrik: Keresztyén dogmatika gondolkodó keresztyének számára, Budapest, 
Franklin, 1877.

32 S, Karl: Adalékok a legujabb theologia történelméhez, Budapest, Kókai Lajos, 
1877.

33 U, Karl: Das Wesen des Christenthums, mit Beziehung auf neuere Auffassungs-
weisen auch für gebildete Nichttheologen dargestellt, Gotha, Perthes, 1854. 

Teológiai irányzatok és dogmatikai kritika



90      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

mutatja, hogy Dósa Dénes és Jeskó Lajos fordításában 1874-ben meg-
jelent Az őskeresztyénség története munkája is, melyet a harmadik 
kiadásból fordítottak le.34 E munkák magyar nyelvre történő átülte-
tése már a kiteljesedett szabadelvű teológia virágkorát jelentik. Arra 
kívántunk rámutatni, hogy a hazai protestáns teológusok nemcsak 
a Márkus által említett teológusokon keresztül, hanem sokkal széle-
sebb teológiai spektrumról szállították be Magyarországra a modern 
teológia eredményeit. 

Márkus helyzetértékelése szerint a teológiai életre jellemző volt, 
hogy a lelkészek és teológizáló protestánsok többsége a racionalista 
„tagadások pártatlan (sic!) tengerén”35 úszott. A magyarországi kon-
fessziókhoz ragaszkodó tradicionális teológusoknak pedig a liberáli-
sokkal szemben nem volt saját szervezett bázisuk, továbbá a külföldi 
evangéliumi mozgalmak hazai hatása még nem ért össze az itthoni 
hitvalló teológusokéval, így a szabadelvű teológia került lépéselőnybe. 
Ebből fakad az, hogy a 19. század második felének magyar protestáns 
ortodoxia története csak a liberalizmus ismerete révén érthető meg. 
A szabadelvű teológia által megfogalmazott új tanításokra adott fele-
letként jelenik meg a hazai protestáns új ortodoxia, amelyet tradicio-
nális vagy konfesszionalista teológiának is szoktak nevezni.

Az abszolutizmus korára esik a magyar református teológia 
irányzatainak alapvető formálódása, amikor a létéért küzdő egyház 
alighogy fellélegzett a katolikus Habsburg császári nyomás alól, bonto-
gatni kezdte a teológiai liberalizmus zászlaját. A politikai liberalizmus 
igen közel állt a protestáns lélekhez, amely szembehelyezkedett az 
autoritatív, katolikus jellegű abszolút hatalommal. Sem a protestáns, 
sem a katolikus teológia nem tudott ellenállni a politikai világnézeti 
felfogásból vallási térre áttevődő szemléletnek. A vallási liberalizmust 
a protestantizmusban teljesen áthatotta a humanizmus alapján álló 
észvallás, míg a katolicizmus eltolódott a tekintélyelvű, zárt teológiai 
gondolkodás irányába. Az öt református teológiai akadémia közül 

34 B, F. C.: Az őskeresztyénség története (Protestáns Óeológiai Könyvtár 3.), Buda-
pest, Magyarországi Protestáns Egylet, 1874.

35 Itt a szöveg értelmezése inkább „parttalan”-t kívánna meg, de így áll a Márkus-féle 
könyvben.

Kovács Ábrahám



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      91

négy helyen (Pest, Nagyenyed, Sárospatak és Pápa) a liberálisok voltak 
a hangadók. Azonban mindegyik szellemi közegnek, ha csendeseb-
ben is, de megvolt az ellenpólusa a saját területén belül. Nem volt ez 
másként Pesten sem. Ott két fronton történt komoly összeütközés a 
liberálisokkal. Egyrészt, még az egyházpolitikai küzdelmek alatt, a 
skót és a német hatásra létrejövő evangéliumi-hitvalló kezdeménye-
zések (Legényegylet, Protestáns Árvaház, Németajkú Leányegyház 
megalakulása és a Bethesda Kórház létrejötte) körüli rendkívül éles 
teológia-világnézeti szembenálláskor,36 másrészt a feltámadás-vita 
alkalmával, a pesti teológiai berkekben, amikor Ballagi Mór pesti teo-
lógiai tanár a tübingeni iskola emlőin nevelkedve szembefordult az 
egyház egyik alaptanításával, és tagadta Krisztus testi feltámadását.37

A kibontakozó hazai liberális teológia fenyegetve érezte magát mind a 
két fronton, ezért kíméletlen harcot folytatott velük szemben. A skót 
evangélikál és német pietista hatást igyekezett kiküszöbölni és hit-
valló teológiájuknak teret nem engedni a hazai reformátusság, külö-
nösen a formálódó pesti reformátusság körében. Amikor a liberálisok 
éles küzdelem eredményeképpen, a legényegyleti és árvaházi szociális 
munkát hitvalló alapon megvalósítani kívánó kezdeményezést évtize-
dekre izolálni tudták (egészen az 1880-as évekig, a Szabó Aladár-féle 
ébredésig), sőt magukhoz ragadták e kezdeményezéseket, humanisz-
tikus-liberális alapon végezve azokat, maguk lendültek támadásba.38

Ebben, a Pesten szárnyát erőteljes csapásokkal kibontó liberalizmus-
ban rendkívüli szerep jutott Ballagi Mórnak.

A zsidó vallásból fiatalon keresztyén hitre áttért Ballagi a huma-
nizmus és a liberalizmus talaján állt. Megkeresztelkedésének valódi 
oka nem evangélium szerinti megtérés volt, ahogy azt a hitvalló skót 
egyház pesti lelkészei remélték, hanem őszinte politikai-vallási megy-

36 K: A Budapesti Ev. Ref. Németajkú Leányegyház.
37 C Sándor: Az alapítás kora (1855–1870), in Bucsay Mihály–Pap Mihály (szerk.): 

A Budapesti Református Óeológiai Akadémia története 1855–1955, Budapest, 
A Református egyetemes konvent sajtóosztálya, 1955, 7–37 (ebben: 26–27).

38 K Ábrahám: History of Óe Free Church of Scotland’s Mission to the Jews in 
Budapest and its Impact on the Revival of the Reformed Church of Hungary, Wien–
Oxford, Peter Lang, 2006.

Teológiai irányzatok és dogmatikai kritika



92      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

győződésből fakadt.39 A zsidó fiatalember a pesti neológ zsidóság 
legradikálisabb irányzatából tért át a liberális alapú kultúrprotest-
antizmusra, amely éppen Tübingenben Baur hatására kezdődött el. 
Ballagi protestáns hitre való áttérése (1843-ban), a német evangélikus 
egyházban való megkeresztelkedése és a németországi tanulmányai 
alatt a történetkritikai iskola magába szippantása az épp ugyanabban 
a történelmi tájegységben, Württembergben nagyon is erős pietiz-
mussal szemben, egyértelműen rámutat arra, hogy a hazai libera-
lizmus messze legkimagaslóbb és úttörő alakja önmagához hűen 
mindig nagy késztetést érzett a vallási liberalizmus radikálisabb for-
máihoz való fordulás iránt. 

A pesti liberalizmus egyik ellenpólusa a Skót Misszió második lete-
lepedésekor (1857) létrejött Evangélium szerint Reformált Németajkú 
Leányegyház evangélikál-pietista köre volt, amely nagyon komoly 
kegyességi harcokat folytatott a Ballagi-féle irányzattal. Ennek hatá-
sát éppen az alapvetően eltérő teológiai nézetükből fakadó szociális 
misszió hogyanján lehetett érezni. A Skót Misszió lelkésze, Adrian van 
Andel és Biberauer Óeodor által mozgatott evangéliumi kezdemé-
nyezéseket a liberálisok sorra el-, illetve átveszik, amelyek elvezetnek 
a Bethesda Kórház és a Leányegyház létrejöttéhez, ugyanakkor azok 
elszigetelődését is eredményezik egészen 1882-ig, Szabó Aladár bel-
missziói kezdeményezéséig. A másik ellenpólust Pesten az erlangeni, 
hitvalló német iskolából táplálkozó Filó Lajos (1828–1905) pesti teo-
lógiai tanár (1855–56, 1858–1860), majd nagykőrösi lelkész (1861-től) 
tradicionális hitvalló felfogása jelentette, amely komolyan felvette a 
kesztyűt Ballagi Mórral szemben. Az 1860–1861 között éppen Genf-
ben és Edinburghban tanulmányi körutat tett Filó hitvallásos állásfog-
lalása az első markáns hangja a hazai konfesszionalizmusnak, amelyet 
a liberálisok „új ortodoxiának” kereszteltek el később.

A magyar református teológiatörténet modern kori genezise az 
1860-as évekre esik. Ekkor kezd kialakulni a két nagy irányzat, a libe-
rális teológia és a hitvalló-egyházias, ortodox címkét viselő teológia. 

39 K Ábrahám: Ballagi Mór és a Skót Misszió: Megtérés, áttérés vagy kitérés? Egy 
liberális protestáns zsidó életútjának kezdete, in Confessio 31/3. (2007), 109–125.

Kovács Ábrahám



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      93

A két sarokpont egyike Ballagi radikális liberalizmusa, míg a másik az 
erre felelő konfesszionalista-ortodox álláspont, amelyet Filó Lajos kép-
viselt. A teológiai irányzatok kialakulása a következő tíz évre tehető. 
Mindkét oldalon megjelentek az árnyalatok. Egyes teológusok pedig 
lassan, a viták hatására felismerték, hogy ők valójában hol is álltak, 
illetve az igen heves eszmecserék világában esetleg akarva-akaratlanul 
is radikalizálódtak, legalábbis a másik csoport szemében. Legszem-
beötlőbb példa erre id. Révész Imre esete. Míg Ballagival egyetértettek 
abban, hogy a protestáns teológiát szükséges megreformálni, mind-
ketten meg voltak győződve, hogy a Biblia és a hitvallások betűjéhez 
ragaszkodó ortodoxia az egyházi élet megélénkülését akadályozza, 
valamint a racionalizmus „a maga fölszínes szellemtelenségével egy-
magában elégtelen arra, hogy erről a holtpontról akár a tudományt, 
akár az életet tovább mozdítsa”.40 A két, később egymással szembeke-
rülő kiemelkedő teológus egyformán igyekezett a hazai reformokért 
tenni. Elsősorban a német teológia felé fordultak, amely Schleierma-
cher hatása alatt állt, és a század első felében kezdett irányzatokra 
bomlani. Azonban mind a ketten más-más irányba orientálódtak az új, 
kialakulófélben lévő teológiai irányok mezején. Ballagira elsősorban 
a tübingeni iskola, Baur, Strauss, valamint Renan hatottak, akik alap-
vetően radikális történetkritikát gyakoroltak. Ezzel szemben Révész 
Imre a mérsékelt liberálisokból, mint például a református dogmati-
kus Alexander Schweizer és az exegéta Wilhelm de Wette (1780–1849) 
által képviselt közvetítő teológiából táplálkozott. Karl Rudolf Hagen-
bach (1801–1874) nagy enciklopédiájának lefordítása hatására kezd 
igazán a közvetítő teológia (Vermittlungstheologie) felé fordulni. Ez 
az irányzat ragaszkodott a bibliai kijelentés elsődlegességéhez, az 
evangéliumi hithez, értékelve Krisztus váltsághalálát és isteni voltát, 
ugyanakkor igyekezett megóvni a modern tudomány friss értékeit, 
amely a szabad vizsgálódást hangsúlyozta. Iø. Révész Imre értékelése 
szerint a közvetítő teológia irányzat nem volt képes egy magasabb 
szintézis megteremtésére, mint például a Baur-féle történetkritikai 

40 Iø. R Imre: Révész Imre élete 1826–1881, Debrecen, Debreceni Református Egy-
házközség Presbitériuma, 1926, 151.

Teológiai irányzatok és dogmatikai kritika



94      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

iskola Tübingenben, vagy a rá választ adó Ernst Wilhelm Hengsten-
berg (1802–1869) és az erlangeniek képviselte hitvalló ortodoxia,41

sőt még a spekulatív hegeli alapokon nyugvó metafizikai irányzat is 
felülmúlta, amelyet a zürichi Biedermann művelt kiváló alapokon.42

A hazai református teológia egyik jellegzetes súlypontját Ballagi 
Mór képviselte a kibontakozó teológiai liberalizmussal, a másik súly-
pontot pedig Filó Lajos egy hitvallásos konfesszionalizmussal, amely 
a hazai ortodoxia előfutára lett. A Debrecenben megjelenő reformá-
tus ortodoxia a közvetítő teológia talaján álló Révész Imrével indul el, 
hogy később Balogh Ferenc vezetésével, valamint a debreceni kollégák, 
Menyhárt János, Tóth Sámuel és Könyves Tóth Mihály támogatásával 
teljesedjék ki. A 19. század második felének hazai teológiatörténetére 
Filó Lajos mellett két személy, id. Révész Imre és Balogh Ferenc teoló-
giai gondolkodásának változása lesz maradandó hatással.

Koncz Sándor igen eredeti teológiatörténeti felosztásában a 
magyar tradicionális teológiát négyosztatúnak ábrázolja: modern 
ortodoxia, egyházias kálvinizmus, történeti kálvinizmus és lelki kál-
vinizmus.43 A magyarországi protestáns ortodoxiát a következőkép-
pen jellemzi: a liberálisokkal szemben egységes, de önmagában véve 
rendszertelen. Találóan jegyzi meg, hogy „közelebb áll a közvetítő 
teológia bizonytalanságához, mint az egyházi skolasztika ortodox 
merevségéhez”.44 A modern ortodoxia elnevezés helyett azonban 
célszerűbbnek tűnik új ortodoxiáról vagy konfesszionalizmusról 
beszélni. Abban igaza van Koncznak, hogy Filó Lajos nagykőrösi és 
Révész Imre debreceni lelkész kezdetben együtt publikálnak a Bal-
lagi- féle PEIL-ben, az azonban nem helyes megállapítás, hogy egy 
táborban vannak vele. Mivel a PEIL sokáig az egyetlen országosan is 
jobban elterjedt lap, ellentétben a Sárospataki Lapokkal és a Kecske-
méti Közlönnyel, az első pár évében mindenféle teológiai vélemény 
megjelenik a hasábjain. Révész esetében igaz, hogy ő közvetítővé válik, 

41 W, Johannes: Óeologiae Faculta: Rahmenbedingungen, Akteure und 
Wissenschaftorganisation protestantischer Universitatstheologie in Tübingen, Jena, 
Erlangen und Berlin 1850–1870, Berlin, Walter de Gruyter, 2008.

42  iø. R: Révész Imre élete, 152.
43 K: Hit és vallás, 110.
44  Uo.

Kovács Ábrahám



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      95

míg Filó Lajost nem igazán lehet annak tartani, mert ő, mint látni 
fogjuk, a feltámadás-vitától kezdve következetesen konfesszionalista 
álláspontot képvisel. Révész a liberális tábor radikálisaiból való kiáb-
rándulás révén lesz közvetítő teológussá, majd pedig – sokkal inkább 
történelmi szükségszerűségből, semmint személyes meggyőződés-
ből – hitvalló konfesszionalistává. Filó Lajos azonban valóban ortodox 
álláspontot képviselt, és elsőként állt ki a hitvallások tanítása mellett 
Ballagival szemben. Konfesszionalizmusa jelenti a modern, új orto-
doxia genezisét. Azonban nem ebből az ágból, hanem a Révész által 
elindított debreceni tradicionális konfesszionalista irányból alakult 
ki a liberálisokkal a harcot szervezettebben felvevő ortodox teológia. 
Ez a teológia tradicionális abban az értelemben, hogy hű a keresz-
tyén hittanokhoz. Csohány János szerint a debreceni konzervatív 
teológiai álláspont a puritanizmussal rokon.45 Ha olyan értelemben 
szemléljük a puritanizmust, mint amely bibliás, hitvalló és lelki meg-
újulásra törekvő irányzat, akkor a debreceni teológiai tanártól, Balogh 
Ferenctől kiinduló ortodoxia ágában kimutatható egyfajta ahhoz 
hasonló teológiai szemléletbeli vonás. Teológiatörténeti értelemben 
(t. i. hogy a Tolnai Dali János és Megyesi Pál-féle teológiai kegyesség-
hez nyúlt volna vissza a debreceni konfesszionalizmus) azonban a 
17. századi magyar puritanizmus és a 19. századi debreceni irányzat 
között megszakítás nélküli folytonosság egyelőre nem mutatható ki. 
Rokon vonás viszont több is van, mert a nyugati, angolszász ébredési 
kegyesség teszi a 17. századi magyar református kegyességet élővé a 
puritanizmus által, majd a 19. században ugyancsak a szigetországi 
evangélikalizmus révén válik – más hatásokkal együtt – elevenebbé a 
hazai, sajátosan önálló, a hazai hagyományok miatt konzervatív teo-
lógia. Jelen esetben éppen Debrecenben, majd Pesten. 

A liberális teológiával vívott harcában a hazai tradicionális teo-
lógia első fázisa, a Filó-féle korai ortodoxia és annak második hul-
láma, a Protestáns Egylettel szembeforduló debreceni új ortodoxia 
egyaránt volt apologetikus és polemikus. A két szál között azonban 

45 C János: A XIX. századi magyar református ébredés debreceni ága, in Refor-
mátus Egyház 24/9 (1974), 193–197.

Teológiai irányzatok és dogmatikai kritika



96      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

volt különbség is, amely abból adódott, hogy Filó egymaga vette fel a 
kesztyűt az egyház tanainak védelmében, míg a Révész-féle vonalhoz 
Balogh vezetésével a debreceni teológiai tanári kar, a közvetítő teo-
lógiát képviselő Heiszler József (1819–1901), a lutheránus Linberger 
István Károly (1825–1902), vagy a Hengstenberg-féle szigorú irányza-
tot preferáló evangélikus limbachi lelkész, Frecska Lajos (1841–1876)46

is csatlakozott. Ezzel igazoltnak tűnik az a Koncz-féle tétel, hogy az új 
ortodoxia valójában csak a liberálisokkal szemben egységes, de önma-
gában nézve egymás mellett álló teológiai nézetek halmaza. Azonban 
a liberalizmussal vívott harc tanulmányozása révén körvonalazhatók a 
tételeik: a Szentírás ihletettsége, a speciális kijelentés egyedülállósága, 
az eredendő bűn tana, a megváltás szükségessége, Jézus istensége, a 
Szentháromságtan megvallása, hit az utolsó ítéletben és a parúziában 
és a csodák valósága. Ezek így mégiscsak egyfajta rendszert képeznek. 
A liberalizmus megállításának érdeme a debrecenieké, bár a liberális 
teológiának a szerinte a keresztyén vallással és a hitvallási iratokkal 
ellentétes térhódítására Filó Lajos hívja fel először a figyelmet. Rend-
szeres teológiai művei ékes példái a kialakuló ortodoxiának.

46 Gyászhírek, in PEIL, 19. 52 (1876. december 24.), 1655. A dunáninneni Evangélikus 
Ágostai Hitvallású Kerület jegyzője volt. Tizenkét évi lelkészkedés után 36 évesen meg-
halt. „A Formula Concordiae alapján álló erősen orthodox iránynak ő volt hazánkban 
talán minden egyéb társai felett úgy lankadatlan buzgóságával mint alapos tudo-
mányos készültségével kimagasló bajnoka, egyszersmind a liberális irányuaknak, az 
által úgynevezett protestáloncoknak egyik legkérlelhetetlenebb ellenfele. Előbb az 
»Evangéliumi prot. Lapban« szállt síkra az új irány ellen, a jelen év folytán pedig az 
általa alapított, de betegekedés miatt a multban megszüntetett »Evangéliumi Tanu-
ság«-ban harcolt az ellen egy jobb ügyhöz, érte lelkesedéssel s tanulmánynyal” (sic!).

Kovács Ábrahám



97

B alogh Elemér1 született Szé-
kesfehérváron 1866. február 

6-án. Édesapja, Balogh Sándor 
is lelkipásztor volt, édesanyja, 
Michele Mária pedig német szár-
mazasú zongoratanárnő. A buda-
pesti állami gimnáziumi évei után 
teológiai tanulmányait szintén Bu-

dapesten végezte, és 
1888-ban fejezte be. 
Időközben beirat-
kozott a Bölcsész-
tudományi Karra 
is, hogy magyar–
német szakon dip-
lomát szerezzen. 
Ösztöndíjas hallga-

tóként az edingburghi Free Church 
College-ben folytatta tanulmá-
nyait1890–1892 között. Visszatérte 
után a segédlelkészi éveket Kálozon 
és Pesten teljesítette, illetve hitokta-
tói állást is vállalt Budán, miközben 
két évig a Kendeffy családnál volt 
nevelő Pozsonyban.2

MINT GYÜLEKEZETALAPÍTÓ, 
TEMPLOMÉPÍTŐ, LELKIPÁSZTOR

A pozsonyi református missziós 
gyülekezet szerveződése idején az 

1 Vö. Z Jenő: Magyarországi protestáns 
egyháztörténeti lexikon, Budapest, MRE Zsi-
nati Irodájának Sajtóosztálya, 1977, 154.

2 M Jenő: Hatvan éve hunyt el Balogh 
Elemér, in Kálvinista Szemle 69/4 (1998), 5.

Balogh Elemér püspök 
élete és munkássága

P I



98      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Peres Imre

egyetemes konvent 1895-ben Balogh Elemért segédlelkészként küldte 
ki, és bízta meg a pozsonyi gyülekezet önálló gyülekezetté való szerve-
zésével. Balogh Elemér 1895. április 28-án jelent meg először Pozsony-
ban, és még aznap megtartották Vályi Lajos esperes (eddigi beszolgáló 
lelkész) vezetése mellett a presbiteri gyűlést, amelyen „a presbitérium 
örömmel vette tudomásul, hogy ő a pozsonyi református egyház tör-
vényesen beállított lelkésze”3. Az egyházközség 1895. május 23-án 
összehívott közgyűlése a presbitérium döntését örömmel elfogadta, 
hivatalában megerősítette, és mind a lelkipásztor járulékaiban, mind 
a gyülekezet önállósodása ügyében döntő határozatokat hozott. 

A gyülekezet önállósodásában és önszerveződésében a három aka-
dály egyike (önálló lelkipásztora) megoldódott. A másik kettő nehe-
zebb problémának tűnt. Egyrészt a katolikus Bécs közelsége4 és a 
Habsburg-ház óvatos politikája a nem német ajkú protestánsok sza-
porodásával szemben tűnt nagy akadálynak az élni akaró pozsonyi 
(eddig „szórvány”) gyülekezet előtt, hiszen a vértörvényszék 1673–
1674-ben nem véletlenül ült össze éppen Pozsonyban, hogy a protes-
táns lelkészeket és tanítókat elítélje és gályarabságra küldje.5

Ugyanakkor az utolsó gond a pozsonyi németajkú evangélikus 
egyháztól való elszakadás volt, ahová a pozsonyi magyar reformátu-
sok tartoztak, és annak égisze alatt szerveződtek. Azonban néhány 
felterjesztés a református gyülekezet részéről az evangélikus konvent 
elé nem járt sikerrel. Ehhez talán az is hozzájárult, hogy a református 
konvent döntése elvben pozitív volt, de az ügyintézés és az anyagi 
gondok átvállalásában többszöri sürgetés ellenére aránylag merev 
maradt. Balogh Elemér levelei a városi tanácshoz, a helyi evangélikus 
egyház vezetőihez, valamint az evangélikus konventhez végre kedvező 
eredményre vezettek. Az evangélikus konvent készséget mutatott a 
református gyülekezet önállósodására az egyházadó beszolgáltatása 
ellenében, amiből szükség szerinti támogatást is igért. Megegyezés 
is történt a helyi evangélikus gyülekezettel a termek használatáról, 

3 Balogh Elemér: A pozsonyi református keresztyén egyházközség rövid története, 
Pozsony, 1913, 20.

4 P Imre: A pozsonyi református gyülekezet története, Bratislava, 2004.
5 M László (szerk.): A magyarországi gályarab prédikátorok emlékezete. Galeria 

Omnium Sanctorum, Budapest, Magyar Helikon, 1976, 20.



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      99

Balogh Elemér püspök élete és munkássága

mindaddig, amíg a presbitérium nem talál megoldást önálló terek 
kialakítására: a líceum tornacsarnoka megfelelőnek bizonyult az 
istentiszteletek tartására. 

Az ügyintézés és az előkészület számtalan kínját végig kellett 
szenvednie a lelkipásztornak és a presbitériumnak, mire sikerült 
megszerezni a telket az Irgalmasok terén, amelyen korábban sóhi-
vatal állt. Itt megépíthette a gyülekezet bérházát (Kálvin-ház), s 
majd annak bevételeiből saját templomát is, neoromán stílusban, 
számtalan zsinagóga-elemmel. Az 1912. október 31-i alapkőelhe-
lyezés után egy év alatt megépült a templom, felszentelésére pedig 
1913. október 5-én került sor. Balogh Elemér a templomépítéshez 
szükséges anyagiakat nemcsak a bérház bevételeiből teremtette 
elő, hanem gyűjtést szervezett az egész református egyházban egé-
szen Erdélyig, külföldre járt, ott is támogatást keresett. Tudunk 
arról is, hogy egy misszionárius barátja az afrikai bennszülöttek 
között is gyűjtést rendezett az épülendő pozsonyi templom támo-
gatására6. Támogatásért folyamodott a városi és állami szervekhez, 
beleértve a minisztériumot is. Az időközben kitört világháború 
megviselte a gyülekezetet is, bár a gyülekezet asszonyai készséggel 
betagolódtak abba a humanitárius segélyakcióba, amelyet a város-
ban szerveztek a sebesültek és háborús rokkantak támogatására. 
A gyakorlati gyülekezeti élet szempontjából alkalmasnak talált fiú- 
és leányinternátust alapítani, valamint menzát a Pozsonyban tanult 
főiskolai diákok étkeztetésére.7 Ez 1934-ben sikerült is.8 Német és 
angol nyelvismerete lehetővé tette számára, hogy Pozsonyban a 
cérnagyár alkalmazottainak rendszeresen angol nyelvű istentisz-
teletet tartson, és – a konvent megbízásából – Bécsbe is eljárjon az 
ottani reformátusoknak prédikálni.

6  Ennek egyik eredménye egy gyönyörű gyöngykagylókoszorú lett.
7 A Bratiszlavai–Pozsonyi Református Keresztyén Diákinternátus és Menza, Pozsony, 

1939, 3.
8 Sajnos, ez fiaszkóval végződött, mert néhány asszony – betegségét kihasználva – az 

akkori segédlelkész segítségével magához ragadta az internátus irányítását, elég 
hamar a kasszát kiürítette és a gyülekezetet nagy adósságba verte, amit évekig kellett 
törleszteni. Jó, hogy a püspök ezt nem érte meg: Vö. presb. jegyzk. 



100      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

MINT PÜSPÖK

Időközben a háború után óriási politikai és területi változások történtek, 
aminek szenvedője és kiszolgáltatottja lett a felvidéki református egyház 
is. A trianoni döntés következtében a felvidéki egyház elszakított álla-
potba került, s a három egyházkerület egyikének, az ún. Szlovenszkói Du-
náninneni Egyházkerületnek Balogh Elemér lett a püspöke 1921–1938 
között, miközben mint korelnök – Pálóczi Czinke István rimaszombati 
lelkész, a tiszáninneni egyházkerület püspöke és konventi elnök 1929-
ben történt lemondása következtében9 – 1929–1938 között az egész szlo-
venszkói református egyház konventjének is az elnöke volt.10

MINT TUDÓS, KUTATÓ, ÍRÓ

Balogh Elemér kiváló tudós és kutató is volt. Kevesen tudják, hogy 
egy ideig a volt Masaryk Tudományos Akadémia elnöki tisztjét is be-
töltötte. Ott tartott előadásokat, előadássorozatokat. Akik ismerték, 
igazolják, hogy az angol, német és olasz nyelvet majdnem anyanyelvi 
szinten beszélte, ezen kívül tudott franciául, spanyolul és lengyelül, 
és az utóbbi években a magyar és cseh egyházi kapcsolatok kutatása 
érdekében tanulta a cseh nyelvet is.11

Érdeklődése középpontjában a történelmi kutatások álltak, ezen 
belül foglalkozott a hungarikával, a gályarabirodalommal és a gyá-
szévtizeddel (1671–1681). Világútjai során buzgón vásárolta a könyve-
ket, amire szinte egész vagyonát költötte. Így gyarapította könyvtárát, 
amelynek nagy részét nagybátyjától, dr. Balogh Józseftől örökölte. 
Rendszeresen kapta a katalógusokat a kiadóktól és számtalan külföldi 
antikváriumtól is. Hamar nagyon értékes könyvtára lett, amelyben 
nemcsak teológiai ritkaságok akadtak, hanem a világirodalom gyöngy-
szemei is szép számban. A könyveket nagy ötszobás lakásában és a 
pincében polcozta fel. Legalább nyolcezer könyve volt, egyesek szerint 

9     S Béla (?): Pálóczi Czinke István, in Szeretet 7/13 (1929), 1.
10 P Imre: A pozsonyi református gyülekezet története, 5.
11  A hagyomány szerint talán tizenöt nyelvet is beszélt. 

Peres Imre



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      101

húszezer12 vagy akár huszonötezernél több is lehetett.13 Könyvei között 
olyan ritkaságok is rejlettek, mint például Kőrösi Csoma Sándor tibeti–
angol nyelvtana és tibeti–angol–magyar szótára, amelyet Hollandiában 
egy műgyűjtőtől szerzett meg nagyon sok holland forintért.14

Végigjárta a gályarabok szállításának útját, nyomdokukban adalé-
kok után kutatva. Kiss Gyula15 volt pozsonyi segédlelkész szerint meg-
szerezte az osztrák posta illetve postakocsizás történetét is – abban 
a meggyőződésben, hogy ezeknek vonalai egybeestek a gályarab 
lelkipásztorok szállításával, s valami emléket megőrizhettek róluk. 
Ugyanúgy tanulmányozta az olasz és a francia hajózás módját és tör-
ténetét, hogy itt is szerezzen némi adalékot a gályarabok életéhez. 
Információit kartotéklapokon gyűjtötte össze, ami a gyakori pozso-
nyi lelkészcsere és háborús körülmények következtében sajnálatos 
módon elveszett.16 Ugyanúgy nyoma veszett Kőrösi Csoma Sándor 
tibeti szótárának is.17 Balogh Elemér halála után a könyvek egy része 
a Komáromi Tanítóképző Akadémia könyvtárába került,18 mintegy 
950 könyvet Bucsay Mihály a Ráday Kollégium könyvtárába szállí-
tott.19 A könyvtár egy részét, főleg a standard teológiai irodalmat az 

12 M Jenő: Hatvan éve hunyt el Balogh Elemér, 5.
13 T Lajos: Balogh Elemér, in Fónod Zoltán (szerk.): A cseh/szlovákiai magyar iro-

dalom lexikona 1918–1995, Bratislava, Madách–Posonium, 1997, 26 = F Zoltán 
(szerk.): A cseh/szlovákiai magyar irodalom lexikona 1918–2004, 2. kiad., Bratislava, 
Madách–Posonium, 2005, 35.

14 K Gyula: Balogh Elemér emlékezete, in Kálvinista Szemle (1956), 7.
15  Uo. 
16    Nem lehet tudni, hogy a budapesti Ráday levéltárban található 1443 A5-ös lap ada-

tai azonosak-e az eredeti kartotékok adataival, vagy azok előanyaga, illetve későbbi 
feldolgozása. A lapokon többnyire könyvcímek és a könyvek állapota van leírva. Fel-
tehetően ezek az irodalmi adatok szolgálhattak forrásokat a gályarabtörténetek 
megírásához (= Az evangélium vértanúi a magyar evangéliumi prot. egyház gyászév-
tizedében, Pozsony 1900).

17 Az 1970-es években még a pozsonyi református gyülekezet trezorjában megvolt, 
Matasik András (1918–1980) lelkipásztor ideje alatt (1953–1980). Az utolsó informá-
ciót a szótárról Csémy Lajos (1923–2022) volt prágai teológiai tanár, lelkész és egyház-
történész közölte, mint aki tud a szótárról.

18  Jelenleg is a komáromi templomtoronyban található. 
19 Erről megvan a lista, bár Takács Zoltán (1925–2009) volt komáromi gondnok, egye-

temes egyházi főgondok és teológiai tanár, valamint Ladányi Sándor professzor, egy-
háztörténész szerint a budapesti és komáromi szállítmány között valami érthetetlen 
okokból csere történt. Ezt igazolja az a feljegyzés is, ami a Ráday levéltárban a 
C/107/1-2-es jelzésű dobozban található könyvlistán kézzel írva szerepel: „Nem ezek 
a könyvek kerültek Rádayba.” A könyvek listája e tanulmány szerzőjénél található.

Balogh Elemér püspök élete és munkássága



102      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

akkor még működő Losonci Teológiai Szemináriumba is kellett volna 
szállítani.20 A könyvek egy része (általánosabb irodalom) a pozsonyi 
antikváriumokba került, egy részét pedig az itt szolgáló segédlelké-
szek vitték el. Jelenleg, sajnos, a pozsonyi gyülekezet Balogh Elemér 
egy könyvét sem tudja magáénak, s hagyatékából sem maradt semmi. 
A közbeszéd szerint Balogh Elemér püspök gályarab feljegyzéseinek 
és egyéb iratainak egy részét Szabó Béla volt pozsonyi lelkipásztor és 
Balogh Elemér utódja, Szabó Béla vitte el magával a 2. világháború 
befejezése előtt, Magyarországra, Debrecenbe menekülve, és a ment-
hetőt mentve a szlovák hatóságok elől. Sajnos ennek semmi nyoma 
ezidáig nem derült ki.21

Mint kutató irodalmi tevékenységet is folytatott. Fordított angol-
ból magyarra, érdeklődött a misszió iránt, de kutatásainak legnagyobb 
részét a gályarabok történetének szentelte. Ebben a témakörben 
több írása született angolul és magyarul, egy kéziratanyag kiadatlan 
maradt, de napjainkig sajnos nyoma veszett.22 A gályarabok iránti 
szeretete késztette arra, hogy megszerezze a Pozsonyban fogva tar-
tott gályarabok börtönének vasajtaját, amelyet a pozsonyi református 
templom hátsó bejáratába épített be.23

Mivel érdeklődése a csehszlovák és magyar történelmi kapcsola-
tokra terjedt ki, 1925-ben angolul és németül adott ki róla egy tanul-
mányt, amely magyar fordításban 1931-ben jelent meg. Emellett 
megírta mintegy negyven oldalon a pozsonyi református gyüleke-
zet rövid történetét (Pozsony 1913). Kézírását őrzik az anyakönyvek, 
életét, szolgálatát és küzdelmeit pedig a presbiteri jegyzőkönyvek. 
1938. április 16-án történt halálával kapcsolatosan a Református 
Egyház és Iskola című felvidéki egyházi lap külön duplaszámot adott 

20 P Imre: A losonci teológiai seminárium története, in Kálvinista Szemle
(1995/1996).

21 Csak annyit lehet tudni, hogy Szabó Béla lelkipásztor Debrecenbe érkezve az egyik 
református gyülekezetben, talan a csapókerti egyházközségben szállt meg. Valószínű, 
hogy oda kerültek a könyvek is. 

22 B Elemér: A gályarabok története, Pozsony. Turczel Lajos szerint valószínűleg 
a Ráday Könyvtárban keresendő, viszont ott ezidáig nincs annak nyoma.

23 A pozsonyi gyülekezet ezt napjainkig is féltve őrzi. A hátsó bejárati ajtó 2005-ben már 
más anyagból, keményfából készült, de az eredeti vasajtó a hátsó bejárat előcsarno-
kában falra rögzítve őrzi a szomorú történelem emlékét. 

Peres Imre



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      103

ki. Legterjedelmesebben Narancsik Imre írt a püspökről, felvázolva 
életének és munkásságának egyes fontosabb fejezeteit.24

TEMETÉSE, SÍRJA, EMLÉKE

Balogh Elemér 1938. április 16-án halt meg, özvegyen, gyermektelenül, 
akit azonban nagyon sok kedvelője és tisztelője siratott. Sírja a pozsonyi 
Kecskekapui Evangélikus Temetőben áll, alacsony kripta formájában, 
fekete márványon levő felirattal. A sír a tíz évvel korábban, 1928-ban 
elhunyt felesége, Incze Jolán földi maradványait is őrzi.25 A pozsonyi 
gyülekezet számon tartja sírját s megfelelő alkalom adtán koszorúzza, 
ezzel is őrizve a gyülekezetalapító, templomépítő lelkipásztora emlékét.

A Balogh Elemér halálával kapcsolatos évfordulóról a pozsonyi 
gyülekezet Dr. Buza Zsolt lelkipásztor, egyháztörténész vezetésével 
minden alkalommal megemlékezik, így nagy szeretettel és mély tisz-
telettel adózik emlékének.26

BALOG ELEMÉR MŰVEI: 

Narancsik Imre, aki Balogh Elemér püspöki titkára és nagy tisztelője 
volt, összegyűjtötte a püspök irodalmi műveit. Az ő kimutatása sze-
rint27 a következő írások születtek Balogh Elemér tollából: 

1. Jones Mari története. Az Angol Bibliatársaság megbízásából magyarra 

fordította B. E. I. kiadás 1894. 

2. Az Athenaeum 1898. évfolyamában leleplezi a Notowitsch-féle hittu-

dományi csalást és ennek magyar áldozatait. 

3. Képek az angol egyházi életből. L.: Protestáns Esték. 111. s köv. o. 

4. ¤e Martyrs of the Reformed Faith of Pozsony, 1674–1676. Pozsony, 1899. 

24 1. A család. 2. A gyermek. 3. Az iøú. 4. A segédlelkész. 5. A lelkész. 6. A püspök. 7. Az 
emberbarát. 8. A tudós. 9. A gyűjtő. 10. A művész. 11. A munkatársak. 12. Epilógus. 
Narancsik Imre: Balogh Elemér élete és munkássága (1866–1938), in Református Egy-
ház és Iskola XVIII/17–18. (1938.), 2–8. 

25 G Zoltán: Balogh Elemér püspök gyásza, in Szeretet 6/12 (1928), 5.
26 Balogh Elemér életrajzát Narancsik Imre tollából Jozef Lukáč fordította le és adta ki 

szlovák nyelven: N Imre: Životopis Balogha Eleméra, Bratislava, 1936.
27  Narancsik Imre: Balogh Elemér élete és munkássága, 6.

Balogh Elemér püspök élete és munkássága



104      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

5. Óe Pozsony Martyrs. A ¤e Quarterly Register 1899. évfolyamában 

155. s köv. 

6. Imagines aere excusae históriám martyrum Posoniensium illustran-

tes. 1899. 

7. A Magyarország Vármegyéi s Városai c. gyűjteményes díszmű 

Pozsonyról szóló kötetében a pozsonyvármegyei reformátusság tör-

ténetét Balogh Elemér írja meg. 

8. Die Märtyrer des reformierten Glaubens in Pozsony, 1674–1676. Kecs-

kemét. Mindkettő 1899-ből. 

9. Az evangyélium vértanúi a magyar evangéliumi protestáns egyház 

gyászévtizedében. Egykorú képekkel közzéteszi B. E. Pozsony, 1900. 

10. A velencei Fondaco dei Tedeschi és a gályarabok című tanulmány a ¤eo-

logiai Szaklap I. évfolyamában 109. s köv. oldalakon jelent meg. 1902.

11. Felfedezi s közzéteszi Philippi Berraldi Bononicensis Epistula ad Phi-

lippum Csulagum Pannoniumát a Hegedűs István egyetemi tanár 

szerkesztette s kiadta Analecte recentiora ad historiam renascentiam 

in Hungaria litterarum spectantia iuszu academiae scientiarum Hun-

garicae című gyűjteményes sorozatban. Ld.: 1906-i sorozat Előszavát 

és 120. s köv. oldalakon. 

12. Kocsi Csergő Bálint: Narratio brevis de oppressa libertate Hungari-

carum ecclesiarum c. művének kiadatlan X.–XI.–XII. fejezeteit közli 

a Magyar Protestáns Egyháztörténeti Adattár I. k. 76-184 oldalain. 

13. Redinger Jakab svájci rajongó 1664-i magyarországi s erdélyi útját 

ismerteti a Protestáns Szemle 1912-i évfolyamában a 643. s köv. olda-

lakon. 

14. A pozsonyi református keresztyén egyházközség rövid története. 

Pozsony, 1913.

15. A csehszlovák és magyar történeti kapcsolatok. Angolul és németül 

1925-ben. Magyarul mint Czibor József fordítása 1931-ben. 

16. A magyar gályarabok története. Kéziratban.

Azonban tudvalevő, hogy Balogh Elemér sokkal több, főleg kisebb 
írást tett közzé, amelyek az akkori egyházi lapokban és pozsonyi új-
ságokban jelentek meg.

Peres Imre



105

A z én nemzedékem már ahhoz 
a teológusgenerációhoz tar-

tozik, amely Karácsony Sándor 
munkásságával úgy találkozhatott 
a tanórákon és a szemináriumi fog-
lalkozásokon, hogy az ő gondola-
tait és tevékenységét interpretáló 
teológiai tanáraink hanghordozá-
sából is érződött az a felszabadult-

ság, amely a korábban 
tabuvá tett, konflik-
tus-személyiségnek 
kikiáltott gondolkodó-
ról való vallomásaikat 
gördülékenyebbé tette, 
s próbálták maguk is 
ízlelgetni, elemezni, 
hogy hogyan is követ-
kezhetett be számos 

ponton az az ambivalencia-sor a 
Karácsony Sándor életében, amely-
ről halálának 30. évfordulóján így 
emlékezett egyik volt tanítványa: 

„A református egyház hűséges 
tagja, és egyik eklézsiájának kites-
sékelt presbitere. A magyar neve-
lésügy európai szintre emelésének 
elvi szervezője, és jelen pedagógiai 
szerveink feledésre ítélt áldozata. 
Társadalmunk demokratikus átala-
kulásának előharcosa, és egyetemi 
katedrájától megfosztott polgára. 
Tanítványainak igaz útra vezérlő 
mestere és egy emberöltő múltá-

Karácsony Sándor 
a teológus szemével – 
avagy 
Karácsony Sándor 
egyháztörténeti 
jelentősége

F K



106      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Fekete Károly

val felhőkbe tűnő eszménye, megtagadott vagy szív mélyére zárt em-
léke.”1

Számomra Karácsony Sándor a nyomtatásban megjelent művein 
keresztül vált élménnyé, amelyek ott sorakoztak nemcsak a Kollégi-
umi Nagykönyvtár polcain, hanem a Rendszeres Teológiai és a Gya-
korlati Teológiai Szeminárium könyvei között is. 

A Hörcsik Richárd teológiai tanártársam tiszteletére készült tanul-
mányomban – teológiai szempontból – az alábbi három címszó köré 
csoportosítom gondolataimat Karácsony Sándor egyháztörténeti 
jelentőségéről:

1. A debreceni Kollégiumban töltött diákévek paradigmái és impul-
zusai

2. A lélekformáló pedagógus egyházformáló tevékenysége
3. Karácsony Sándor prófétikus-reformátori életfilozófiája

1. A DEBRECENI KOLLÉGIUMBAN TÖLTÖTT DIÁKÉVEK 
    PARADIGMÁI ÉS IMPULZUSAI

A debreceni Kollégiumban nyert nevelés úgy beleivódott Karácsony 
Sándorba, hogy elméleti műveiben éppúgy, mint diákmemoár-regé-
nyeiben vagy a gyakorlattal foglalkozó cikkeiben újra és újra felidézi 
egykori diákélményeit, előhívja a szituációs problematikák megoldása-
ihoz a maga által is átélt tanár-diák élethelyzeteket, sőt egész pedagó-
giai elvrendszerének nagy ívű kimunkálásához alapvető motivációkra 
ösztönözték az Alma Materben tapasztaltak. Válságos korban jelent 
meg nevelési elveivel, amelyek gyökeret kerestek és meg is találták azt a 
16–17. század nagyhírű református kollégiumaiban gyakorolt nevelés-
ben. Innen ered Karácsony Sándor nevelésügyi ősképe, ez adta számára 
a prototípust, a mintát. Három nyomvonal határozottan követhető.

Az első mintát a partikularendszer kínálta2, amely magát Kará-
csony Sándort is hozzásegítette ahhoz 1902 őszén, hogy a debreceni 

1 S Lajos: Megemlékezés Karácsony Sándorról, in Confessio 1982/2, 102–103.
2 Ahogyan erre D Imre több tanulmánya is rámutat, például: A Kollégium par-

tikularendszere, in A Debreceni Református Kollégium története, Budapest, Magyar-
országi Református Egyház Zsinati Irodájának Sajtóosztálya, 1988, 776–810; U�: 
A tehetségmentő Debreceni Kollégium, in Sorsunk (A Janus Pannonius Társaság Folyó-



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      107

Karácsony Sándor a teológus szemével – avagy Karácsony Sándor egyháztörténeti jelentősége

Kollégium földesi partikuláris iskolájából egyenes útja legyen az ősi 
falak közé. A magyar észjárás népiskolai reformmal foglalkozó, 1922-
ben íródott tanulmányában pontokba szedve ismerteti a partikula-
rendszer előnyeit, bemutatja az akadémikus rektor és a szakiskolás 
tanító felkészültsége közötti szakadékot, majd így vonja meg a mér-
leget: a partikula szervesen nőtt ki a magyar viszonyokból, igazsá-
gosabb szelekciót végez, mert „helyébe megy a tehetségeknek s a 
legtermészetesebb módon válogatja ki őket a közömbösök közül”3, 
ráadásul a partikula racionális iskola is, mert a növendékeket nem 
szakítja ki erőszakosan az eredeti környezetükből. Ezek alapján látta 
úgy Karácsony Sándor: „Ha a Ratio Educationis és az azóta törvénybe 
iktatott nevelésügyi intézkedések igazán a magyar iskolát akarták 
vagy tudták volna reformálni, akkor a partikuláris kollégiumok intéz-
ményeit kellett volna reformálniok. [...] ...amíg: a./ a magyar partiku-
láris kollégiumok intézményei modern formában fel nem támadnak 
és b./ a magyar tudomány teljes egészében meg nem szólal bennök 
a tanulók nyelvén, addig akármi egyéb születik a népoktatási reform 
körül, csak előmunkálat gyanánt fogadhatjuk.”4

A másik hatás ugyancsak a partikularendszerrel függ össze. A deb-
receni Kollégiumban tapasztalta meg Karácsony Sándor azt, hogy 
„az iskolai jótétemények” (ösztöndíjak, internátusok, alumneumok) 
valóban lehetővé teszik a szegény sorsú tehetséges iøak tanulását. 
Őt magát is szociális érzékenységre ösztönözte az, amit a „szegények 
iskolájában” látott. Társadalomkritikája számos helyen megszólal, 
mint például a Nyugati világnézetünk felemás igában című könyvé-
ben (1933), amely Lendvai L. Ferenc egyik 1982-es tanulmánya5 sze-
rint „[a] keresztyénségben, és sajátlag a calvini protestantizmusban 
megtestesült, elvont humanisztikus értékekben ... Karácsony Sándor 
elégséges elméleti fogózót talál ahhoz, hogy a valóban a nép érdeké-
ben álló, valódi reformokat követelő gyakorlati irányultsága egyre 

irata, Pécs), 1944/9, 542–544. és az 1999. szeptember 24-én Földesen tartott előadása: 
Karácsony Sándor és a kollégiumi nevelés – kézirat.

3 K Sándor: A magyar észjárás, Budapest, Exodus, 1939, 53–54.
4  Uo. 56.
5 L L. Ferenc: Karácsony Sándor „magyar világnézete”, in Magyar Filozófiai 

Szemle 1982/6, 801–833.



108      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

inkább a fasiszta tendenciáktól elhatárolódó, azokkal szembeforduló, 
mintegy új reformátori gondolatban fejeződjék ki.”6

Karácsony Sándor szociális érzékenységének egyik mutatója az is, 
hogy megnyilatkozásai alapján népszerű lett a népi írók táborában. 
Amikor 1942 októberében Zsindelyné Tüdős Klára, a Györffy Kollé-
gium patrónusa felkérte Makkai Sándor professzort, hogy szervezze 
meg a debreceni Györffy Kollégiumot és legyen annak elnöke, akkor 
Makkai azzal hárította el magától ezt a feladatot, hogy segíteni akaró 
válaszában Karácsony Sándort ajánlotta maga helyett: „mivel Kará-
csony Sándor most már debreceni professzor, nem ő volna-e az, akire 
Méltóságos Asszonyom az itteni vezetést rábízhatná?”7 A felvetés elfo-
gadásra talált, és 1943 tavaszától megnyitotta kapuit Debrecenben is 
a Györffy Kollégium, mint a szerveződés háború előtti egyetlen vidéki 
fiókja. Karácsony Sándor egyébként tagja lett a Györffy Kollégium 
úgynevezett Pártfogó Testületének is.8

A harmadik impulzust a gimnáziumi Önképzőkör adta, amely 
éppen egyik virágkorát élte a századfordulón. Karácsony Sándor 
1906–1910 között volt tagja az önképzőkörnek. „A heti ülések jegy-
zőkönyvei verseiről, novelláiról, bírálatairól és pedagógiai tárgyú 
szabadelőadásairól számolnak be. Az önképzőköri munka – egyér-
telműen debreceni élmények nyomán – későbbi pedagógiai rendsze-
rében is lényeges szerepet játszik. Az 1920-as években szerkesztett 
iøúsági lapja, Az Erő tulajdonképpen nem más, mint egy nagy orszá-
gos önképzőköri fórum, melyben költői hajlamú középiskolás diákok 
is szép számmal teret kapnak. A lap Csittvári Krónika című állandó 
rovata a debreceni gyökerek tudatos vállalásáról tanúskodik.”9

Az önképzőkör mint társas-lélektani műhelycsíra egyáltalán nem 
erőltetett gondolat, hiszen az önképzőkör akkori felügyelő és veze-
tőtanára éppen az a neves stilisztaként is közismert Kulcsár Endre 

6  Uo., 810.
7 Makkai válasza Zsindelynének: Debrecen, 1942. október 19. Tiszáninneni Református 

Egyházkerület Tudományos Gyűjteményei TiREK Kt 7155.
8 A Györffy Kollégiumhoz lásd B Gyula: A magyar népi mozgalom, Budapest, 

Püski Kiadó, 1989, 314–319.
9 G� L. János: Önképzőköri munka a Debreceni Református Kollégium Gimnáziu-

mában, in A Debreceni Református Kollégium Gimnáziumának évkönyve az 1986/87–
1987/88. iskolai évről, Debrecen, Debreceni Református Kollégium, 1988, 209.

Fekete Károly



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      109

volt, akit Karácsony Sándor többször hálával és tisztelettel emleget. 
Kulcsár Endre már 1897-ben, A magyar stílus című könyvének máso-
dik kötetében figyelemre méltó sorokat írt a nyelvteremtő emberi 
észjárásról: „Azt a hangot, azt a szót, melyet a szemlélet hatása fakaszt 
ajkunkról, úgy kell egyúttal tekintenünk, mint lelkünk megnyilat-
kozásának a jelét s mint annak az iránynak a mutatóját, a honnan a 
külső hatás ért bennünket, s mint a saját lelkünk visszaverő erejének 
mértékét.”10 A Kulcsár Endre nyelvi és pedagógiai szemléletmódjával 
való gimnáziumi találkozás volt Karácsony Sándor legkorábbi élmé-
nye arról, hogy a nyelvvel való nevelés mennyire megélhető valóság.

A Kulcsár Endre és mások tanári munkáján keresztül kapott 
benyomások mellett döntő jelentőségű Karácsony Sándor rend-
szerére nézve az önképzőkör mint tanulási forma is. Innen támadt 
pedagógiájának kiindulása, a diák és tanár közötti partneri viszony 
megteremtése a kölcsönösség jegyében. Jól bizonyítja ezt az az idézet, 
amely neveléstudományi sorozatának nyitó kötetéből való: „Különö-
sen eleven a nevelő hatás akkor, ha valami módon, ködösen és homá-
lyosan, ösztönösen és egyéb elemekkel keverten, de mégis tudatosul 
valahogy a nyelvi viszony a növendék lelkében spontán, magától. 
Ilyenkor a fogalmazás talán nem is történik meg, de a hatásoknak 
kitett és hatások erejétől tétován meginduló növendék rájön, hogy itt 
valamiképen nyelv van jelen. Attól kezdve – legtöbbször függetlenül 
iskolától, szülőktől – a növendék elkezd olvasni és megmenekül. Az 
iskolának különösen az önképzőkörében jelentkeznek seregesen a 
nyelvnek ezek az orozvakeltjei, kutyaúszói és vadevezősei.”11

Karácsony Sándor akkor kóstolt bele az önképzőkörbe és nyert 
általa sikereket, amikor egyfelől az önképzőkör melletti tanórákon 
megszilárdult az iskola poroszos, herbarti, szigorú jellege, másfelől 
viszont ekkor kezdett el hatni a századelő közéletében az erős liberális 
szellem. Karácsony Sándor belekóstolt abba, hogy a két tanulási mód 
komplementaritásban vannak egymással: a szigorú óra feszességét 

10 K Endre: A magyar stílus, II. kötet, Debrecen, Csokonai Nyomda és Kiadó Rész-
vény-Társaság, 1897, 12–13.

11 K Sándor: Magyar nyelvtan társas-lélektani alapon, Budapest, Exodus, 1938, 
Bevezetés XV.

Karácsony Sándor a teológus szemével – avagy Karácsony Sándor egyháztörténeti jelentősége



110      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

oldotta a nyitott, közvetlen, szabad önképzőköri foglalkozás.12 Szin-
tén egy ősi szisztéma továbbéléséről van itt szó, amely a wittenbergi 
magyar bursa mintájára a debreceni coetusban is kialakult: az önfe-
gyelmezés és az önellátás mellett jelen volt az önképzés is. Csokonai 
idején a kilenc főből álló kollációs csoport együtt készült fel a követ-
kező napi órákra (collatio = az együtt tanulók körének neve). Ennek a 
régi, szabadabb tanulási formának a letéteményese lett az önképzőkör, 
amely Karácsony Sándor diákkori kibontakozását is elősegítette.

2. A LÉLEKFORMÁLÓ PEDAGÓGUS EGYHÁZFORMÁLÓ 
    TEVÉKENYSÉGE

Karácsony Sándor pedagógiai elveiről megoszlanak a vélemények. 
Németh László, a kor másik saját utat járó nevelőegyénisége például 
elismeri, hogy Karácsony Sándor „mágnesember”13, de azt is meg-
vallotta, hogy „Karácsony Sándort tartottam az én nevelői ellenpó-
lusomnak. Ő persze egy életen át nevelt, tanított, emberek százaira 
volt sorsdöntő hatással, temetésére deresedő diákok sereglettek 
össze, akiknek férfikorukban is vezetőjük maradt. Mi volt ehhez az 
én néhány évnyi s kissé mimózai tanárkodásom? Én azonban mégis 
az ő módszerétől való idegenkedésben tanúsítottam, tudatosítottam 
a magamét. Karácsony Sándor a nevelők szókratészi nemébe tarto-
zott: kirántotta a gyékényt a másik lélek alól, lássuk, hogy állsz föl 
magadtól. Birkózásra ingerelte az agyvelőt, jellemet, mint az apa, 
aki megbokszolgatja, s ha kímélve is közben, valami »kecsesz-kecs-
ken«-párviadalra kényszeríti a gyereket. Én ebben valami veszélyest, 
majdnem tisztátalant éreztem; mintha mester és tanítvány viszonyá-
ban olyan elemek is belevillanyozódtak volna, amelyeket egy szellemi 
viszonyból jobb kihagyni.”14

12 Természetesen Karácsony Sándor pedagógiájával kapcsolatban súlyos kérdés az, 
hogy mi történik ott, ahol felbillen a fent említett komplementaritás a tanórai és az 
önképzőköri tanulási mód között, illetve amikor kizárólagossá válik az egyik vagy a 
másik. Karácsony Sándor rendszerében áttevődött a hangsúly az önkéntességre, az 
érdeklődésre, ami tipikusan az önképzőköri tanulás alapeleme.

13 N László: Mai témák, Budapest, Szépirodalmi Kiadó, 1964, 191.
14 N László: Utolsó széttekintés, Budapest, Magvető–Szépirodalmi Kiadó, 1980, 398.

Fekete Károly



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      111

A másik oldalon találhatók lelkesedő, tanítványi vélemények, 
amelyek letagadhatatlanul mutatják, hogy fergeteges hatása is volt 
Karácsony Sándornak. Ebből a tanítványi hangból az egyik így nyilat-
kozott 1938-ban a Protestáns Szemle hasábjain: „Ő a jelenben az az 
író és propagator, aki egyfelől a múlt századok kálvinista szellemé-
nek leginkább megszállottja, másfelől pedig megvan benne az az erő, 
amely ezt a szellemet kisugározza és életként átönti azokba, akik 
hatáskörébe kerülnek. Másként kifejezve: Karácsony Sándor a jelen-
ben az a magyar kálvinista pedagógus, akinek egészen eredeti, az 
evangéliumból természetesen folyó református szellemű pedagógiai 
koncepciója van, s akinek megadatott egyszersmind az a képesség, 
amely a magyar kálvinizmus legnemesebb ízeit tartalmazó gondo-
latrendszer szuggerálásához szükséges.”15

Az 1920-as, 1930-as évek helyzetképe elcsüggesztő volt. Vissza-
maradt, elcsökevényesedett, elnémetesedett, gyökértelen kultúrájú 
volt az ország, amit csak a kevés számú felső néposztály élvezhetett. 
A középosztály műveletlensége elcsüggesztő volt. A fokozódó gaz-
dasági válság eredményeként a változtatás anyagi bázisai egyre zsu-
gorodtak. A németbarát politika az élet minden területén éreztette 
hatását. Ebben a környezetben érlelődik és kristályosodik ki Kará-
csony Sándorban az 1943-as, híres szárszói előadásában is kitűzött 
hármas cél: „Nevelésünket, aszerint, amint bajaink diagnózisa diktálja, 
egyszerre kell modernné, magyarrá és hatékonnyá tennünk.”16

Karácsony Sándor definíciója szerint a pedagógiában azt jelenti 
modernnek lenni, hogy a növendék autonóm ember, s a tanár és diák 
ketten tesznek ki egyet. Eredményes nevelés csak akkor várható, ha a 
diák érdeklődése és a tanár tudása kölcsönhatásban vannak egymás-
sal, ha a növendék megérti a nevelőt és fordítva, a nevelő a növendé-
ket. Fel kell fedezni a megértés titkát. Nála a nevelésben az eredmény 
fontos és az ahhoz segítő gyakorlat. A nevelés folyamatát egy vállalko-
záshoz hasonlította, amelynek jogosultsága a sikertől függ: „a nevelő 
vall, a növendék hisz. [...] Az igazi nevelés társaspszichológiai értelem-

15 F Gábor: Karácsony Sándor, a pedagógus, in Protestáns Szemle 1938/12, 571.
16 K Sándor: Magyar nevelés (Az 1943-as szárszói beszéd Kontra György beve-

zetőjével), in Confessio 1985/3, 15.

Karácsony Sándor a teológus szemével – avagy Karácsony Sándor egyháztörténeti jelentősége



112      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

ben nem a »szép-igaz-jó«-ra tör, hanem arra, ami »szent«. Ami nem 
»emberé«, tehát nem »emberi«, hanem »isteni«, tehát az Istené.”17

A nevelésnek Karácsony Sándornál az evangélium adja az alap-
ját. Ez mélyíti ki az egész vállalkozás komolyságát és felelősségteljes 
voltát. A nevelésben minden eset speciális. Nem lehet sablonokkal dol-
gozni. Éppen ezért a lélekformáló pedagógiai munka rokon a művészi 
alkotómunkával. A nevelő útja is egyéni út, amit senki nem járhat meg 
helyette. Tanúsítja ezt a megállapítást magának Karácsony Sándornak 
a tanári fejlődése, melynek fordulópontjáról sajátos dokumentum áll 
előttünk A csucsai front című diákregényben, amely megrajzolja az 
együtt formálódó tanár és diák történetét. A döntő esemény a tanár 
fejlődésében, hogy rájön: a módszerei csődöt mondtak, s el akar 
indulni a kinevezett tanárságból a választott, a diákok választotta 
tanárságig. Sok stáció, buktató és kísérletezés juttathatja el addig, 
amíg megtörténik az átformálódás. 

Ahogy a visszatekintő Karácsony Sándor írja: „Féltettem »kísérle-
teimtől« nem annyira a tekintélyemet, mint általában a tekintély elvet, 
amely abban az időben sokkal inkább féltős portéka volt, mint a történe-
lem folyamán akármikor. Kísérletszámba vettem mindazt, ami elütött a 
szokványos tanítási modortól, pedig aki isteni parancsok után igazodik, 
az nem ütheti meg a lábát semmiféle kőben, mert bizonyosság az útja 
ott, ahol mások akármilyen bevált szisztéma követése mellett is csak 
tapogatóznak. [...] Főbűnöm az, hogy mindenáron tanítani és nevelni 
akartam, pedig félreérthetetlen jeleket kaptam arra, hogy szeressem az 
én kis felebarátaimat, úgy mint magam”.18 Máshol ugyancsak a szeretet-
ről beszél: Az áldozatot szeretetté hevíteni, ez volna a nevelés feladata.”19

Karácsony Sándornak, a lélekformáló pedagógusnak a társaslélek-
tani rendszerét tanulmányozva szinte önkéntelenül eszébe jut a teoló-
gusnak két olyan teológiatörténetileg fontos 20. századi mű, amelyek 
rokon gondolatokat szólaltatnak meg.

Martin Buber 1923-ban jelenteti meg az Ich und Du című esszéjét, 
illetve 1955-ben született meg Karl Barth Mensch und Mitmensch

17 K Sándor: A magyarok Istene, Budapest, Exodus, 1943, 6.
18 K Sándor: A csucsai front, Budapest, Az Erő kiadása, 154–155.
19 K: A magyarok Istene, 9.

Fekete Károly



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      113

(Ember és embertárs) című könyve a krisztológikus interperszona-
litás metafizikai egységéről. Időben éppen a két mű között kezdte el 
lerakni a neveléstudomány társas-lélektani alapjait 1938-ban Kará-
csony Sándor (Magyar nyelvtan társas-lélektani alapon). A gondolat-
párhuzamok közül íme most mutatóban csak egyet-egyet lássunk:

Martin Buber (1923): „A viszony – kölcsönösség. Az, akinek azt 
mondom: Te, hat rám, ahogyan én is hatok őreá. A tanítványaink for-
málnak, a műveink építenek minket. A »rossz« megnyilatkoztatóvá 
lesz, amikor megérinti a szent alapszó. Hogy nevelnek minket a gyer-
mekek, és hogyan az állatok! Kifürkészhetetlenül bennefoglaltatva 
élünk az egyetemes kölcsönösség áramában.”20 „Az ember a Te által 
lesz Én-né. Az átellenben álló jön és tovatűnik, viszony-történések 
összesűrűsödnek és szétporladnak, s e váltakozásban, minden fordu-
latnál növekedve tisztul a mindig azonos partner tudata, az Én-tudat.”21

Karácsony Sándor (1938): „A nevelés aktusa tehát mindig beáll, 
valahányszor az egyik ember társas lelki funkció közben nemcsak egy-
szerűen a maga részét veszi ki a közös lelki munkából, hanem odaad 
magából valamit s a másik ember is, miközben a maga szerepét végzi, 
egyúttal el is vesz valamit, nyer, kap valamit (azt, amit az egyik ember 
odaadott, elvesztett, átengedett).”22

Karl Barth (1955): „A humanitásnak mint találkozásnak a beszéd 
képezi az alapját. És a beszéd itt az őszinte beszédet jelenti, a kölcsö-
nösen őszinte beszédet, az őszinte beszéd kölcsönös elfogadását, a 
kölcsönös megszólítást és a megszólítás kölcsönös elfogadását. [...] Az 
én részéről arról van szó, hogy megnyilatkozik a másiknak. A beszéd 
az én kimondott szavam, az én neked szóló aktív nyilatkozatom, 
önmagamról, mellyel átléptem puszta láthatóságom kénytelen hatá-
rát feléd, a másik ember felé. Ha szóhoz folyamodom, azzal azt bizo-
nyítom, hogy önmagam értelmezését nem bízom a másikra, hanem 
segítségére igyekszem lenni, amennyiben önmagam értelmezését 
megfontolás céljából mindenesetre közlöm vele. Beszédemmel lehe-
tőséget adok a másiknak, hogy rólam alkotott képét a sajátoméval, a 

20 B, Martin: Én és Te, Budapest, Európa Könyvkiadó, 1991, 20–21.
21  Uo., 36.
22 K: Magyar nyelvtan, Bevezetés XVI–XVII.

Karácsony Sándor a teológus szemével – avagy Karácsony Sándor egyháztörténeti jelentősége



114      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

magamról magamnak alkotottal összehasonlítsa. Segítek neki választ 
adni arra a természetes kérdésre, hogy az ő rólam alkotott képe meg-
felel-e a valóságnak.”23

Az idézetekkel csupán azt szerettem volna érzékeltetni, hogy 
Karácsony Sándor rendszerét nemcsak a hazai kontextusba állítva 
lehet szemlélni, hanem abban a komplex európai zsidó-keresztyén 
kultúrkörben és vonulatban, ahol szintén megjelent és jelen van az 
interperszonalitás kutatása.

A lélekformáló pedagógus azzal lett egyházformáló személyiség, 
hogy felvállalta a hitvalló közösségszervezés feladatát, az egyházi egye-
sületi és mozgalmi tevékenységet. Különleges alakja volt ő a 20. századi 
magyarországi református egyháznak és a két világháború közötti 
magyar egyháztársadalomnak, akinek jellemformáló egyéniségét 
kitörölhetetlenül őrzi a kor egyházi iøúsági mozgalmainak története 
is. Egy olyan iøúsági munkás áll előttünk Karácsony Sándor szemé-
lyében, aki nem végzett teológiát, nem volt lelkész, de karizmatikus 
egyéniségével sajátosan új színnel és időtálló értékekkel gazdagította 
az iøúsági mozgalmak életét. Széles látóköre, tudása, az iøúságért 
végzett odaadó munkája nem volt eredménytelen. Otthon érezte 
magát ebben a minőségében, hiszen itt is mint nevelő mozgott, csak 
sokkal szélesebb tömegeket taníthatott, mint az iskolában.

Az iøúsági munkába Megyercsy Béla vezette be az 1920-as évek ele-
jén.24 A cserkészmozgalom hazai profilját ő teremtette meg, amikor az 

„új fiútípusra” irányította a figyelmet: „A tíz törvény, a próbák, a tábor és 
az egész cserkészélet is, úgy ahogy van, akármerre magyarázzuk, nem 
más, mint fiúk számára alkalmazott életrendezés, az Evangélium átéle-
tése, melynek, mint módszernek egyetlen célja a fiúkat Jézus Krisztus 
jó vitézeivé nevelni.”25 Ezt a nevelést folytatta Karácsony Sándor szóban, 
írásban, tettben. Nemcsak a cserkészetben, hanem valamennyi evan-
géliumi egyesületben, amellyel kapcsolatban volt munkássága alatt. 

A diákmunka elvi alapjait a pro Christo és cum Christo különb-
ségének mélyén rejtőző kétféle életstílus tisztázásában látta: „Pro 

23 B, Karl: Ember és embertárs, Budapest, Európa Könyvkiadó, 1990, 93–94.
24  Lásd A csucsai front 71. oldalát.
25 K S: Magyar Iøúság, Budapest, Exodus, 1946, 135.

Fekete Károly



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      115

Christo élni annyit jelent, mint Krisztusért, Krisztus védelmére, szol-
gálatára, rendelkezésére állani és tevékenykedni... Cum Christo élni 
annyit jelent, mint Krisztussal élni... Nagyon finom az eltérés, mégis 
egész világ fér el közöttük. Ha Krisztusért élek... Krisztusért akarom, 
szeretném, próbálom élni az életemet... Ha Krisztussal élek, akkor az 
értékek kincseskamrájának a kulcsa és az energiaforrás kútfejének 
sárkánytorka Krisztusnál van, nem nálam... Ha Krisztussal élek, élek 
többé nem én, hanem él bennem a Krisztus. Nem is lehet máskép, 
mert meghaltam és feltámadtam, halott voltam és újjászülettem vele, 
általa és ránézve... a pro Christo élő mindig azt kénytelen hol be is 
látni, hol csak példázni, hogy: hiába, ezúttal sem sikerült, sohasem 
sikerülhet.”26 A cum Christo élő emberben Krisztus az aktivitás, ami 
eredményt, gyümölcsözést ad.

Nem feladatom most teljes képet adni arról a széleskörű mun-
káról, amelyet Karácsony Sándor végzett az iøúság körében. Egyik 
egyesületből a másikba járt. Magáénak vallhatja a KIE, a MEKDSZ, a 
Cserkészet, különösen is az ICHTHÜSZ cserkészet, amelyet „gyakor-
lati keresztyénségnek” nevezett.27

3. KARÁCSONY SÁNDOR PRÓFÉTIKUS-REFORMÁTORI 
     ÉLETFILOZÓFIÁJA

A lélekformáló pedagógus egyházformáló tevékenysége úgy jelenik 
meg Karácsony Sándornál, hogy munkásságában a nevelői és az ún. 
papi funkció ölelkezik. A tanúságtételként gyakorolt nevelői munka 
éppen a bizonyságtételszerű élettel párosulva teszi őt átütő erejű ige-
magyarázóvá. 

Karácsony Sándor komolyan vette és gyakorlatra váltotta az egye-
temes papság elvéről vallott reformátori tanítást, s azt igyekezett 
megvalósítani a saját életében. A magyarok Istene (1943) című köny-
vében így fejtette ki erről álláspontját: „Fejlődéslélektanilag a szülő, 
a testvér, az ideál és a barát az igazán papok, s ezt finom érzékű, iøú-

26  Pro Christo, 1939/11, 3–4.
27  A cserkészethez lásd Confessio 1986/1, 61. kk.

Karácsony Sándor a teológus szemével – avagy Karácsony Sándor egyháztörténeti jelentősége



116      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

sággal bánni tudó, csupaszív és lélek lelkészek érzik meg igen gyakran 
akkora meggyőződéssel, hogy igazodni is tudnak a megsejtett igazság 
érvénye szerint s változnak át formaruhás, hivatalos személyekből 
szükséglet szerint atyákká, testvérekké, ideálokká, barátokká s nem 
állva meg a fejlődéstörténet utolsó lépcsőjén – Isten jó kedve szerint 
való »igazi« papokká is.”28

Karácsony Sándor élete és munkássága a bizonyság arra, hogy a 
reformáció egyetemes papságról alkotott elve hogyan rendezheti át 
egy keresztyén ember értékrendjét, életét, viszonyulásait. Kriszto-
centrikus szemléletű ember volt, ezért állt elő saját korában is és a 
későbbiekben is az a fonák helyzet, hogy a pszichológusok és szocio-
lógusok szemében társas-lélektana meglepőnek tűnt, pedagógiai elvei 
minden addigi normát elhagyónak. Elválaszthatatlan személyében 
egymástól a nevelő és a hívő ember, az iøúsági munkás és a pedagógus. 
Karácsony Sándor szemében egy célt szolgált a katedra, az iøúsági 
egyesületek előadói emelvénye, a szerkesztőségi íróasztal és a szószék 

– más-más módon ugyan, de mind az igehirdetés lehetőségei lettek 
számára. Nem csoda, hogy mint evangélizátor is beírta magát a 20. 
századi kegyességtörténetbe. 

Az evangélizáció ügyét a két világháború között az egyesületek vál-
lalták magukra. Nem szűkölködött ez az időszak karizmatikus szolgá-
lattevőkben. Szabó Aladár, Ecsedy Aladár, Szikszai Béni, Victor János, 
Pilder Mária, Békefy Benő, Makkai Sándor és mások mellett Karácsony 
Sándor is a legismertebb evangélizátorok közé tartozott, akit sokszor 
hívtak az ország különböző tájaira csendesnapokra, konferenciákra, 
zsoltár-hetekre.

A Karácsony Sándor vezette bibliakör nagy hírnévnek örvendett: 
„Aki valaha hallgatója volt Karácsony Sándor bibliaóráinak, az feltét-
lenül megerdősödik a pedagógia lélekformáló erejébe vetett hitében, 
és abban, hogy a nevelhetőség határai, lehetőségei nagyobbak, mint 
gondoljuk. Ezeken az órákon Karácsony páratlan szuggesztív erejű 
nevelőnek bizonyul, aki az Írás szimbólumerdejében teljes otthonos-
sággal mozog, virtuóza a nevelés gyakorlatának, s egy gazdag szellem 

28 K: A magyarok Istene, 25.

Fekete Károly



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      117

életbölcsességének minden érvét úgy és abban tudja használni, ahogy 
és amikor a leglélekformálóbb. Alig képzelhető el, hogy az Írás reali-
tása jelenlegi nevelőink közül valakinek a kezén sokszínűbb, szerve-
sebb képpé alakuljon, mint ezeken az órákon történik, ahol az emberi 
léleknek úgyszólván egy húrja se marad érintetlenül, s ahol a megren-
dítő komolyságtól a groteszk humorig minden hang harmóniában 
egyesül az evangélium nagyszerűségének érzékítésére. Nem sajnál-
ható eléggé, hogy Karácsony életének ez a főműve, ahol képességeinek 
csúcspontja van, megörökítetlenül marad, bár más oldalról bizonyos, 
hogy a megörökítés elé éppen e megbeszélések életszerűsége gördít 
legyőzhetetlen akadályokat.”29

Igaz, sok minden elszállt megörökítetlenül, de azért mégis lehet 
fogalma a Karácsony Sándort személyesen nem hallgató embernek az 
ő igehirdetési stílusáról. Biblialátásának gyöngyszemeit őrzik A hegyi 
beszéd magyarázatának kiadásai (1937, 1941, 1991). Szokták mondani, 
hogy a Hegyi Beszéd az evangélium szíve, hiszen ebben a beszédgyűj-
teményben maradtak ránk Jézus Krisztus legsajátosabb szavai (ipsis-
sima verba Jesu), amelyek közül mindegyik hatalmas érték. Karácsony 
Sándor szerint „a hegyi beszédben képesíti Krisztus a benne hívőket 
mindarra, amire a Krisztustól távol élőket nem lehet kötelezni.”30

Az egyes magyarázat-egységek először cikk formájában láttak nap-
világot a KIE lapjában, a Magyar Iøúságban. Ez is azt mutatja, hogy 
ez a magyarázat iøaknak készült, amely miatt a hangneme és a szó-
használata nem a kommentárirodalom száraz, tárgyilagos stílusát 
követi, hanem olyan igazi „karácsonysándoros” lendülettel, ötletgaz-
dag szóképzéssel, ízesen, eleven képekkel, népies frissességgel író-
dott. Előszeretettel használja magyar írók, költők, főként Arany János 
sorait. A fejezetcímek a Jézus Krisztus jó vitézének útját mutatják. 
A stációk a következők: Verbunk — Parola — Mérték — Regula — Iskola 
— Parancsolat — Csata előtt — Csata közben — Csata után — Obsit. 
„Igen. Katonához a vezére így szokott szólni. Hívja, felfogadja, meg-
méri, felesketi, iskolázza, vezeti és búcsúztatja.”31

29 F Gábor: Karácsony Sándor, 577.
30 K Sándor: A hegyi beszéd, II. kiadás, Budapest, Exodus, 1941, 10.
31  Uo., 7.

Karácsony Sándor a teológus szemével – avagy Karácsony Sándor egyháztörténeti jelentősége



118      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Karácsony Sándor nem kerüli el a nehezen érthető részeket. 
Magyarázatában csak addig megy el ilyenkor, amit biztosan tud. 
Nem racionalizál és nem spiritualizál. Az egész művet tekintve 
meg kell állapítanunk, hogy az még ma is igen sok új szint, új látást 
tartalmaz. Kitűnő irodalmi lecsapódása A hegyi beszéd magyará-
zata annak, hogy az egyetemes papság elvét radikálisan komolyan 
vevő Karácsony Sándor mennyire komolyan vette az Isten igéjének 
hirdetését.32

Az egyházformálás máig ható eszköze a Bibliaolvasó Kalauz. Kará-
csony Sándor volt az, aki útjára indította az Exodus Bibliaolvasó Kala-
uzt. A teljes Szentírást három évre osztotta fel, képviselve ezzel a Sola 
Scriptura válogatás-mentes elvét, amely naponta tartja az Ó- és Újszö-
vetség párhuzamos olvastatásával a lectio continua-t. Az üdvtörté-
neti ünnepek idején a Krisztusra irányuló könyvek kerülnek előtérbe. 
Ez a metódus máig is gyakorlat egyházunkban. Az Exodus-kalauz 
találó elnevezés, mert „rámutatott arra, hogy egyházi és nemzeti éle-
tünkben új exodusra van szükségünk: a 16. század hitbeli és etikai, 
társas-etikai törekvése új folytatására.”33  

32 Igehirdetővé éréséről, és az azzal kapcsolatos felismeréséről így írt Karácsony Sándor: 
„Szónok csak egyféle vonatkozásban voltam, mint eklézsiám egyetemes papja, úgy-
nevezett belmissziós evangelizátor. Akármilyen rokonfoglalkozásnak tetszik kívülről 
szemlélve a szabadelőadás meg a szónoklás, ég és föld a kettő. Az egyik megbeszél, a 
másik rábeszél. Ez a rábeszélés napjainkban éppolyan gyökeres változáson ment át, 
akárcsak a többi előbb már említett és tárgyalt szellemi életbeli viszonyulás. Meg-
előzőleg felállott a szónok és elkezdte embertársait kapacitálni. Esetleg meghatotta, 
vagy ellen-nem-állókká obstruálta őket. Megesett az is, hogy szuggerálta a mediu-
mitásra hajlamosabbakat. Az én hallgatóságom már nem tűrte ezt a múltak jogán 
változatlanul reámért passzív szerepet. Különösen azt vette szerfölött rossz néven, 
ha még hozzá határsértés történt és a szónok ‚megbeszélt’ rábeszélés helyett, érteke-
zett, tanított, közművelődési faktorrá játszotta át magát. 

    [...] Időbe telt tehát, míg kiderülhetett, hogy a hallgatóközönség egyebet akar a szó-
noktól, nem azt akarja, hogy nyilvános gyónást tartson és hasonló gyónásra alkalmat 
és ürügyet nyújtson. Nem elérzékenyedni akart, hanem megbizonyosodni szeretett 
volna. [...] A jó hírt várták, mely nem arról szól, hogy jobban megy nekem, akinek 
azelőtt rosszabbul ment, hanem arról, hogy az a transcendens világ, ami meg van 
írva, valóban van és hat. Megbízható jó hírt várt erről a világról és életről, amelyhez 
majd úgy viszonyulhat, hogy elhiszi, megvigasztalódik tőle és tovább adja a jó hírt. 
Megváltozott, mert megvigasztalt lényének hitele erején adja tovább s onnan tudja, 
hogy ez valóban meg is történt, hogy az általa tovább adott jó hír – még tovább adó-
dik.” (K Sándor: Ocsudó magyarság, Budapest, Exodus, 1942, 15–17.)

33 B Tibor–M László (szerk.): Tanulmányok a Magyarországi Református 
Egyház 1867 és 1978 közötti történelméből (Studia et Acta Ecclesiastica 5.), Budapest, 
Református Sajtóosztály, 1983, 405.

Fekete Károly



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      119

Karácsony Sándor Exodus közösségében a mai napig ez a biblia-
olvasási mód is szoros kapcsot jelent, s ezt az örökséget és metódust 
viszi tovább a Magyarországi Református Egyház Kálvin János Kiadója 
a Kárpát-medencei magyar reformátusság számára kiadott bibliaol-
vasó kalauzával.

Ugyancsak az egyházformáló eszköztár máig ható gazdagítása volt 
a 150 genfi zsoltár ritmikus kiadásban történő közzététele. Karácsony 
Sándor zsoltáros kegyességének híre volt, mert Szenci Molnár Albert 
zsoltárjainak mércéjével mérte a tábortüzek és a konferenciák éne-
kanyagát. A hymnologia reformátori énekkincsének közreadásában 
1939-ben a Jugoszláviai Énekeskönyv játszott nagy szerepet, amelyet 
Ágoston Sándor püspökkel és Árokháty Béla zenetudóssal szerkesztet-
tek, aminek alapján 1948-ban elkészült a hazai református énekeskönyv, 
természetesen Karácsony Sándor is tagja volt a szerkesztőbizottságnak.

Végül Karácsony Sándor prófétikus-reformátori életfilozófiájának 
kézzelfogható gyümölcseinek felemlítése után beszélnünk kell ennek 
az életfilozófiának a teológiai központjáról, amely a Soli Deo Gloria 
elvből táplálkozik. Egyedül Istené a dicsőség – hitte Karácsony Sándor, 
s ez a kulcsmondat, ami a nyitánya az ő egész habitusának. Teljesen 
magáévá tette Kálvin tanítását az Isten királyi uralmáról, amelynek 
summája a Soli Deo Gloria jelmondat is. Ennek jegyében ez a szemlé-
letmód mindenki mástól elvitatja a dicsőséget, a hajbókolást a hamis 
abszolút tekintélyt, mert az nem lehet másé, csak Istené. E kulcsmon-
datból az következik, hogy akinek a térde csak Isten előtt hajlik meg, 
annak a dereka nem válik hajlongóvá, s a gerince nem lesz gumíro-
zottá. Fel tud egyenesedni, felfelé tud tekinteni még a nyomorúságok, 
a bajok, a hátratételek és a történelmi buktatók között is, tudva azt, 
hogy „Ha Isten velünk, kicsoda ellenünk?” (Róm 8,31) Szembe tud 
nézni önmagával és saját korával. Ilyen szemléletmóddal élve nem 
lehetséges semmilyen politikai és gazdasági, egyházi és kulturális dik-
tatúra igenlése. Ez az a lealkudhatatlan alapelv, amelyet Karácsony 
Sándor is a magáévá tett és sokszor fogant benne éles társadalom-, 
gazdaság-, egyház- és kultúrkritika. Megszívlelte Kálvin mondását: 

„A földön minden uralomnak olyannak kell lennie, mint Jézus Krisztus 
királyi uralma másolatának.” 

Karácsony Sándor a teológus szemével – avagy Karácsony Sándor egyháztörténeti jelentősége



120      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Teológus szemmel Karácsony Sándor életével és munkásságával 
szemléletesen és vonzó módon élte meg azt a koncentrikus körrend-
szerben való részvételt, amelyet Karl Barth a Christengemeinde und 
Bürgergemeinde34 című klasszikus tanulmányában Kálvin nyomán 
továbbépített. Minden életkör és élettér centruma Jézus Krisztus, 
akit követ a keresztyén ember is, a keresztyén közösség is, és mivel a 
keresztyén gyülekezet benne él a polgári közösségben is, ezért élete 
centrumát magával viszi társadalmi felelősségében ebbe a világba, 
azaz a keresztyén ember és közösség Istent reprezentálja ebben a 
világban. Barth szerint a világi társadalomban vissza kell tükröződnie 
az Isten országáról beszédnek és cselekedetnek, mert az Isten embere 
hatással kell legyen a környezetére. 

Karácsony Sándor ebben a viszonyrendszerben megtalálta a 
helyét és ennek a viszonyrendszernek a felmutatásával, pedagógiai 
rendszerbe foglalásával vált lélekformáló pedagógusként társada-
lomformáló tudóssá. A közélet és az egyházi élet tengelyembere lett. 
Életműve példa a közéletben megélhető egyháziasságra, a profán világ 
megszenteléséért való egyetemes igyekezetre. 

Erre nem mondhatunk többet és hozzá méltóbbat, csak azt, hogy 
SOLI DEO GLORIA!

34 B, Karl: Christengemeinde und Bürgergemeinde, in Óeologische Studien Heft 
20., Zürich, EVZ, 1946.

Fekete Károly



121

H örcsik Richárd 1990-ben fog-
lalta össze Kálvin teológi-

ájának elterjedését a 16. századi 
Magyarországon,1 2009-ben pedig 
ennek a tanulmánynak a nagyobb 
ívű átdolgozásával tisztelgett a re-
formátor születésének 500. évfor-
dulója előtt.2 Tíz évvel ezelőtt ezt 
a tanulmányt továbbgondolva, a 

Kálvinnak levelet író 
Krasznai Vadas Ferenc 
életrajzához fűzött ki-
egészítésekkel köszön-
töttük az ünnepeltet. 

Ünnepeltünk emlí-
tett tanulmányaiban 

fontos helyet foglalnak el azok a 
magyarországi peregrinusok, akik 
személyesen találkoztak/talál-
kozhattak vagy leveleztek Kálvin-
nal. A sor viszont meglehetősen 
rövid: Belényesi Gergely, Szegedi 
Mizsér Gergely, Károlyi Gáspár és 
Gönci Kovács (Fabritius) György.3

Az utóbbi három diák genfi útjá-
ról csupán Bod Péter Magyar 
Athenasából tudunk. Szabó András 

1 H Richárd: Kálvin és a 16. századi 
Magyarország, in Óeologiai Szemle 1990, 
341–348.

ï H Richárd: Kálvin 16. századi 
magyarországi recepciója, in: Fazakas 
Sándor (szerk.): Tanulmányok Kálvin 
János teológiájának maradandó értéké-
ről és magyarországi hatásáról, Budapest, 
Kálvin Kiadó, 2009, 11–35.

3  Uo., 18–19.

Kálvin „újabb” 
magyarja*

Ő S E¤

* A kutatást a Magyar Tudományos  
Akadémia Bolyai János-ösztöndíja  
(BO/00083/22/2) támogatta.



122      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Ősz Sándor Előd

a wittenbergi magyar bursa tagjainak életrajzát feldolgozó adattárá-
ban megkérdőjelezi a magyarigeni lelkész állítását.4 Az elmúlt évek 
könyvtörténeti kutatásai olyan történeti forrást hoztak elénk, amely-
nek segítségével a Genfben megfordult magyarok névsora újabb 
névvel bővíthető: Tordai Sándor Andráséval.

Tordai Sándor András életével, működésével és műveltségével két 
korábbi tanulmányban is foglalkoztunk, rövid életrajzát ezek alapján 
közöljük. Sándor András sírfelirata szerint 1529-ben, kalendárium-
bejegyzései szerint 1536-ban született Tordán. 1555-ben beiratko-
zott a wittenbergi egyetemre, ahol 1556-ig, majd 1559–1560 között 
tanult. A két tanulmányi időszak alatt Tordán működött, valószínű-
leg iskolarektorként. 1560-ban ordinálták Wittenbergben, hazatérése 
után pedig Torda lelkipásztora lett, innen 1565 körül Dévára költözött. 
Dévai lelkészként aktívan részt vett az antitrinitáriusokkal folytatott, 
évekig elnyúló vitában. 1577. június 2-án a nagyenyedi zsinat az erdé-
lyi magyar superintendencia élére választotta, mely hivatalt 1579-ben 
bekövetkezett haláláig töltötte be.5

A kolozsvári Királyi Lyceum könyvtárában bukkantunk rá arra a 
kolligátumra, amelynek egyik tagja Wolfgang Musculus Ecclesiasti-
cae Historiae autores című szöveggyűjteményének 1557-es, a másik 
Josephus Flavius Zsidó történetének 1554-es kiadása.6 A kötet első 
tábláján az A S T / 1559-es supralibros olvasható. Feloldása: Andreas 
Sandor Tordensis. Eszerint 1559-ben köttette, és azt megelőzően vásá-
rolhatta a két bázeli kiadványt.

4 S András: Coetus Ungaricus. A wittenbergi Magyar diáktársaság 1555–1613, Buda-
pest, Balassi Kiadó, 2017, 155. 163. 229.

5 Az életrajzról lásd: Ősz Sándor Előd: Tordai Sándor András: Az erdélyi reformátusok 
harmadik püspöke, in Református Szemle 2004, 199–211. U�: Tordai Sándor András 
erdélyi református püspök két könyvéről, in Bitskey István–Fazakas Gergely Tamás–
Luffy Katalin–Száraz Orsolya (szerk.): In via eruditionis. Tanulmányok a 70 éves Imre 
Mihály tiszteletére, Debrecen, Debreceni Egyetemi Kiadó, 2016, 315–324. S: Coe-
tus Ungaricus, 274–275.

6 M, Wolfgang [red., transl.]: Ecclesiasticae Historiae autores, Basileae, Hie-
ronymus Frobenius et Nicolaus Episcopius, 1557 (VD16 E 4280) + F, Josephus: 
Antiquitaum Iudaicarum libri XX., Basileae, Hieronymus Frobenius et Nicolaus Epis-
copius, 1554 (VD16 J 962) – A kolozsvári Királyi Lyceum könyvtára a Román Akadémia 
Kolozsvári Fiókja Könyvtárának kezelésében C 56484–56485.



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      123

Kálvin „újabb” magyarja

A könyv Tordai Sándor András halála után Dévai Arany Mihály bir-
tokába jutott, aki 1581-ben eladta. Arany Mihály valószínűleg Déván 
volt Tordai Sándor tanítványa. 1581-ben bizonyosan Déván tartózko-
dott. Tanulmányait szülőhelyén végezhette. Geszti Ferenc végrende-
letéből kiderül, hogy a 16. század végén az egyházközség latin iskolát 
tartott fenn, az iskola épületéhez négy „kamrácska” (ma „bentlakás-
nak” mondanánk) tartozott.7 Tanulmányait követően 1588-tól Vízak-
nán volt lelkipásztor,8 1602 januárjában viszont már szülővárosának 
eklézsiájában szolgált. Báthori Zsigmond ekkor mentesítette saját 
házát minden adó és szolgálat alól. Az oklevél utal arra, hogy a házat 
korábban Báthori Kristóf is ellátta privilégiumokkal.9

Dévai Arany Mihálytól – valamikor 1581 után – bizonyos Pesti 
Mihály vásárolta meg. A kötet visszakerülhetett Aranyhoz, ugyanis 
1593-ban Pesti ismételten megvette tőle.10 Pesti Mihályról ezidáig 
semmiféle adat nem került elő, kézírása alapján (egyházi vagy világi) 
értelmiségi lehetett.

A kötet bejegyzői között szerepel bizonyos Szentmártoni Bálint. 
Ő azzal a Dicsőszentmártoni Bálinttal lehet azonos, aki 1592-ben 
Bágyonban volt unitárius lelkész. A tordai Déva környékére küldte, 
hogy az „eklézsiákat, patrónusokat az igaz religioban megkonfirmál-
ják.” 1595-ben viszont már a mezőségi Kékesen szolgált. 1596-ben 
Tordán volt rektor, nem sokkal ezután a kolozsvári iskola élére került. 
1600–1608 között a kolozsvári eklézsia prédikátora volt.11 Ő 1586 és 
1595 között jegyzett a kötetbe.

7      T� S. Kinga: Erdélyi testamentumok II. Erdélyi nemesek és főemberek végendele-
tei, Marosvásárhely, Mentor Kiadó, 2006, 154–155.

8   W, Ernst: Die Pfarrer und Lehrer der Evangelischen Kirche A. B. in Siebenbür-
gen, Köln–Weimar–Wien, Böhlau Verlag, 1998, 59; A Vizaknai Református Egyház-
község vegyes protokolluma (1715–1796) a Román Nemzeti Levéltár Szeben Megyei 
Igazgatóságának Kezelésében. Anyakönyvek fond (378.) 8. f. 1r.

9       G Emőke (szerk.): Az Erdélyi Káptalan jegyzőkönyvei II. 1600–1613, Kolozsvár, 
Erdélyi Múzeum-Egyesület, 2016, 18.

10 Sum Michaelis Pesthi, emptus a dno Michaele Arany Devaino f. 5. Et itreum redemi ab 
eodem f. 5 anno 1583.

11 K Tőzsér János–U Fosztó István: Az Erdélyi Unitárius Egyház története I. 
Kolozsvár, Erdélyi Unitárius Egyház, 2005, 205. 207. 331. 443. II. 190.



124      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Dévai Arany és Szentmártoni Dávid Ferenc halálának körülmé-
nyeiről vitáztak is a kötet lapjain.12 A kolligátum 1630-ban már az 
erdélyi jezsuita rendtartomány könyvtárában volt (Societatis JESU in 
Transsilvania 1630.). Feltételezzük, hogy Kolozsmonostoron őrizték. 
Azóta ugyanannak a (többször gazdát cserélt) gyűjteménynek a része.

A kolligátum első darabjában, a Musculus-féle egyháztörténeti 
szöveggyűjteményben (7/a. tétel), Szozomenosz egyháztörténeténete 
IX. könyvének 11. fejezetében (p. 714 – Honorius és III. Konstantin 
korát tárgyalja) a Cotti-Alpok említése mellé Tordai a következő szö-
veget jegyezte: Ezeken túl voltam, mikor Genevara mentem vala.

1. Hihetünk-e a bejegyzésnek? A széljegyzet írásképe egyezik a 
korábban Tordai Sándor Andrásnak tulajdonított bejegyzésekével. 
(Wittenbergi Magyar bursa anyakönyve, más, egyértelmű életrajzi 
adatot tartalmazó, vagy A. S. T. monogrammal szignált bejegyzések.) 
A széljegyzetet tekinthetjük a kora újkor egyik leghitelesebb „műfajá-
nak”, hiszen a margináliák nem a nyilvánosságnak szóltak, az olvasó 
a gondolatait vetette papírra, vagy éppen önmaga számára foglalta 
össze a nyomtatott szöveg egy-egy passzusát.

2. Jelen tudásunk szerint a 16. században mindössze hét magyar-
országi hallgató iratkozott be a genfi akadémiára, ám további nyolc 
iøúról bizonyosan tudjuk, hogy megfordult Kálvin városában.13

Utóbbi adatokat elsősorban naplókból, illetve missilisekből ismerjük. 
Bod Péter a Magyar Athenasban további 16. századi értelmiségiekről, 
Szegedi Mizsér Gergelyről, Károlyi Gáspárról, Ilosvai Benedekről írta, 
hogy megfordultak Genfben, ám állításait – mint előbb is említettük 
– a szakma megalapozatlanoknak tartotta.14

3. Tordai bejegyzésének értelmezéséhez a kulcsot alighanem Ska-
ricza Máté Szegedi Kis István-életrajza jelenti. Ez a sajátos biográfia 
legalább annyira szól a szerző életéről, mint a Szegediéről. Skaricza 
részletesen leírja peregrinációját, amely Itáliából Genfbe, majd Züri-
chen és Bázelen keresztül Wittenbergbe vezetett. Genfben több hóna-

12 A témáról lásd: Ősz Sándor Előd: Szemtanú beszámolója Dávid Ferenc temetéséről, in 
Keresztény Magvető 2023, 460–465.

13 H Ádám–S László: Magyarországi diákok svájci egyetemeken és főiskolákon 
1526–1919, Budapest, Eötvös Loránd Tudományegyetem Könyvtára, 2016, 111–112.

14 S: Coetus Ungaricus, 155. 163. 229.

Ősz Sándor Előd



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      125

pot töltött, és rendszeresen találkozott Bézával.15 Skaricza – legfeljebb 
másfél évtizeddel későbbi – feljegyzéseit összevetve Tordai marginá-
liájával, valószínűnek látszik, hogy a hazai peregrinusok egy része 
– anyagi lehetőségeik függvényében – ellátogatott Genfbe, és hosz-
szabb-rövidebb időt töltött ott anélkül, hogy beiratkozott volna az 
egyetemre. Ennek fényében Bod Péter Károlyi Gáspárra és társaira 
vonatkozó állításait is komolyabban kellene vennünk.

4. Miért éppen Genf? Tordai Sándor András 1557. szeptember 
3-án bejegyezte Eber-kalendáriumába a sákrámentáriusokat korlá-
tozó királyi rendeletet. („Hoc die Reginalis Ma[jes]ttas in Sacremen-
tarios praeceptorias l[itte]ras dat et publico edicto ma[n]dat si qui 
eorum non redeant eyciantur e consorcio Eccl[esi]ae et bona ipsorum 
in fiscum regium redeant, Colosvar: Anno 1557.” – Ezen a napon a kirá-
lyi felség a sacramentariusokról parancslevelet adott ki és határozatot 
hozott, hogy akik közülük nem térnek vissza [előző felekezetükre], 
kirekesztetnek az egyházból és javaik a kincstárra szállnak, Kolozsvá-
rott 1557-ben.) A rendelet a helvét úrvacsoratant valló Kálmáncsehi 
Sánta Márton kolozsvári ténykedésének kontextusában született. 
Pápai Páriz szerint a Kolozsvári Fodor (Crispus) Bálint tordai lelkész 
az ő hatására lett sakramentáriussá.16 A bejegyzésből csak és kizárólag 
annyi derül ki, hogy az iøú Tordai Sándor András alaposan odafigyelt 
az éppen elkezdődő erdélyi felekezetképződés eseményeire. Talán ez 
kelthette fel a figyelmét a genfi reformáció iránt, amit tovább fokoz-
hatott a Melachthon hatása.

5. Mikor járhatott Tordai Wittenbergben? A 16. században alig 
van adatunk arra, hogy valaki felszentelése/ordinációja után külföldre 
utazott volna. A letelepedett lelkészi életformába már nem fért bele 
a „búdosás”. Az akár két vagy három szakaszra osztott külföldi tanul-
mányút jelentette a Nyugat-Európára való rácsodálkozás, illetve a 
kapcsolatépítés idejét. Tordai legkorábban wittenbergi beiratkozása 
körül (1555), legkésőbb közvetlenül ordinációja (1560. március 17.) 

15 S Máté: Stephani Szegedini vita, in Szegedi Kis István: Óeologiae sincerae loci 
communes. Basileae, Konrad Waldkirch, 1585. f. 11r-v. Magyarul lásd: Szegedi Kis Ist-
ván: A tiszta teológia főrészei Istenről és emberről, ford. Buzogány Dezső, Kolozsvár, 
Erdélyi Református Egyházkerület, 2022, XXII–XXIII. 

16  Részletesen írtunk róla: Ősz Sándor Előd: Tordai Sándor András, 319–320.

Kálvin „újabb” magyarja



126      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Ősz Sándor Előd

után utazhatott Genfbe. Véleményünk szerint erre inkább 1559 körül 
kerülhetett sor. (Talán ezen az útján vásárolta Bázelben a szóban forgó 
nyomtatványokat is.) Ez az időszak pedig Jean Calvin genfi működésé-
nek a fénykorára esik.17 Nagy valószínűséggel Erdély későbbi püspöke 
lehetett a harmadik – ma ismert – magyar, aki személyesen találkozott 
vagy legalább a maga fizikai valójában látta az Institúció szerzőjét.

A fenti széljegyzet ékes bizonysága annak, hogy a Kárpát-medence 
könyvtáraiban található 16. századi könyvállomány minél teljesebb 
körű feltárása elengedhetetlen a magyar reformáció történetének 
modern kori kutatása számára. Reményeink szerint a nyugalomba 
vonuló Hörcsik Richárdot is gyakran látjuk majd e kutatói közösségben.

17 MG, Alister E.: Kálvin. A nyugati kutúra formálódása, Budapest, Osiris, 1996, 
136–141.



127

1. ZOVÁNYI JENŐ 
ÉLETRAJZI  VÁZLATA

Z oványi (Krausz) Jenő 1865-
ben született Szilágyzová-

nyon osztrák-német eredetű, 
a Magyar Királyság területén 
a 18. században letelepült katoli-

kus családban.1 Felme-
női között bányász, 
erdész szakemberek 
voltak, akik a magyar 
földdel, magyar kör-
nyezettel, magyar 
néppel hivatalukból 
kifolyóan is mély-
rehatóan foglalkoz-
tak, s akik magyarrá 

tették a családot; érzelmileg is 
magyarrá.2 Valószínűleg 1885-
ben változtatta meg vezetéknevét 
Krauszról Zoványira,3 szülőfalu-
jára, Szilágyzoványra utalva, ma-
gyarságát hangsúlyozva.

Elemi iskoláit Szilágycsehiben 
és Nagybocskón végezte,4 majd 

1 R Imre: Zoványi Jenő centenáriu-
mára, in Századok 1965/1–2, 1394.

2  Uo.
3 Első publikációját már Zoványi néven 

jegyezte 1885-ben a Sárospataki Lapok-
ban (IV/41., 1885. okt. 12., 598.). 1884-ben 
még Krausz néven szerepelt az SL-ben 
mint I. évfolyamos teológushallgató, aki 
felvételt nyert a főiskola tápintézetébe. 
(SL III/27. 1884. július 7., 478.)

4 Z Jenő: Magyarországi protestáns 
egyháztörténeti lexikon, Budapest, MRE   

A Függelék, amit 
ki kellett tépni
A Zoványi–Kálvin-ügy 
története és utóélete

 S E



128      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

 Szatmári Emília

a zilahi református kollégiumban tanult, ahol magyar műveltsége5

kikristályosodott, és a református hitelvekkel is közelebbről megis-
merkedett. Családja elvárásainak eleget téve, de tudásszomja okán is 
1882-ben beiratkozott a nagyváradi katolikus szemináriumba, ám az 
ottani „szellemi rabságot” és „tekintélybálványozást”6 hamar megelé-
gelte, és egy hónap múlva elhagyta az intézményt. 18. életéve betöltését 
szülőfalujában várta ki, ezután áttért a református vallásra, s mivel a 
papi pálya iránt „legyőzhetetlen vágyat” érzett, 1883-ban beiratkozott 
a sárospataki református teológiára, ahol kiemelkedő tudású tanárok-
tól kívánt tanulni. Sárospatakon hamar felfigyeltek tehetségére, s az 
1887/88. évben már segédtanárként és alkönyvtárosként alkalmazták. 
Több pataki tanártársához hasonlóan szabadelvű teológiai nézeteket 
vallott, melyeket az utrechti tanulmányi éve alatt (1888/89) különösen 
el is mélyített. 1889/90-ben a kolozsvári református kollégium bölcsé-
szeti fakultásán tanult. 1889-ben teológiai tanári képesítést szerzett 
Patakon, 1901-től az egyháztörténet tanára volt ugyanitt.7

Közben káplán volt Kolozsváron, 1891-től a Farkas utcai gyüleke-
zet lelkésze, majd 1894–1901 között Tiszaföldvári lelkész.8 Működése 
nem volt viszályoktól mentes ezeken a szolgálati helyeken (sem).9

Sárospataki tanári évei alatt a főiskola anyagi és szellemi fej-
lődését illetően többször támadt nézeteltérése munkatársaival, 
melyek nem nélkülözték a személyi ellentéteket sem. Jellemző, hogy 
konfliktusai általában túlnyúltak a főiskola falain, s tematizálták az 
egyházkerület vagy az országos egyház közvéleményét is.10 A Füg-
gelék és annak Kálvinra vonatkozó megállapításai okán 1910-ben 
elveszítette pataki tanári állását, majd perújítás útján 1912-ben visz-
szanyerte azt, de órákat már nem tarthatott a teológián. 1914-től a 

   Zsinati Irodájának Sajtóosztálya, 1977, 706–707.
5     R: Zoványi Jenő centenáriumára, 1394.
6     Uo. 
7    K Ágnes (főszerk.): Magyar Életrajzi Lexikon 1000–1990, elérhető: https://

mek.oszk.hu/00300/00355/html/index.html, letöltés dátuma: 2023. 03. 29.
8     Uo.
9    vö. Z Jenő: Válasz a sárospataki főiskolai igazgatótanácshoz 1913. április hó 

3-ikán a Zoványi Jenő alkalmaztatása ügyében beterjesztett kisebbségi különvéle-
ményre. Sárospatak, 1913, 8.

10 R: Zoványi Jenő centenáriumára.



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      129

A Függelék, amit ki kellett tépni. A Zoványi–Kálvin-ügy története és utóélete

debreceni egyetem egyháztörténet tanára. 1918–19-es állásfoglalásai 
miatt utóbb a Konvent megfosztotta lelkészi jellegétől, s 1922-ben 
nyugdíjazták. 1927-től Budapesten élt. 1945-ben, a változó politikai 
viszonyok közepette rehabilitálták: visszaállították egyetemi tanári 
státuszát, de 80 éves korára tekintettel rögtön újra nyugdíjazták. Az 
ún. népi demokrácia11 1957-ben ismerte el tudományos munkássá-
gát a történettudományok doktora címmel.

Budapesten hunyt el 1958-ban, 93 éves korában. Urnasírja a Far-
kasréti temetőben található.12

2. A LIBERÁLIS TEOLÓGUS

Zoványi egyházértelmezésének kiinduló tétele, hogy az egyház nem 
Krisztus teste, hanem csupán vallásos és erkölcsi társulat;13 Jézus kö-
vetői az egyháztörténelemben kimondottan szabaddá tették magukat 
és másokat az intézményes egyházzal szemben. Maga csak a látha-
tatlan egyházat fogadta el, mely felette áll nemcsak a felekezeti, de a 
vallási határoknak is. Felfogása szerint a keresztyénség „nem abszolút 
vallás”14, csak az számít, hogy bármely vallási közösség tagjai higgye-
nek a megjobbító igazságban, „amelyet az Ész diktál és a Szeretetben 
teljesedik ki”15. Optimista meggyőződése szerint az ész magától képes 
biztosítani az emberi haladást, a fejlődést a világban, s mindennek 
végcélja, a tökéletesség elérése egybeesik az „istenországával”16. 

A protestantizmussal, azon belül is kimondottan a kálvinizmussal 
a legszigorúbb és a legerősebb kritikákat fogalmazta meg. Révész Imre 
úgy mentette fel Zoványit, hogy ilyetén viszonyulását a corruptio optima 
pessima17 elvvel magyarázta: az a protestantizmus, amely a szabad gon-
dolkodás, a lelkiismereti szabadság, a tudományos megújulás igényével 
és felvállalásával született a 16. században, idővel egyre jobban eltávolo-

11 B Mihály: Megemlékezés Zoványi Jenőről, in Óeológiai Szemle 1958/8, 365.
12 K S.: Farkasrét reformátusai, Reformátusok Lapja LVII/47. (2013. november 3.), 6–7. 
13 B: Megemlékezés, 363.
14 R: Zoványi Jenő centenáriumára, 1396.
15  Uo.
16  Uo.
17  Uo.: ’A legjobb romlása a legrosszabb.’



130      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

dott ezektől az értékektől. Zoványi ezt az állapotot „deutero-katoliciz-
musnak”18 nevezte, és úgy látta, hogy a protestáns felekezetek „dogmai 
és hitvallási alapon szervezett, jogilag is kikényszeríthető hitbeli enge-
delmességre épített, eretneküldöző”19 intézményekké váltak. 

Kálvinról különösen elítélően nyilatkozott „genfi hitrendőrködése” 
és legfőképp „Servet máglyája miatt”.20 Indulatosan tiltakozott, ha 
valaki a genfi reformátorról tisztelettel szólt, az ilyen megnyilvánulá-
sokat teljes történelmi tájékozatlanságnak minősítette. Hasonló szen-
vedéllyel utasította el a kálvinizmus, különösen a magyar kálvinizmus 
pozitív értékelését, melyet szerinte csupán „mellékterméknek”21 lehet 
tekinteni: egy liberális korszak végén, a kialakuló társadalmi és poli-
tikai reakció melléktermékének.22

A konventi bíróság 1910. évi ítélete után még radikálisabban fogal-
mazott. Egy cikkében azt írta, hogy a „protestáns egyház” (sic!), amely 
előszeretettel hivatkozik a gondolati és lelkiismereti szabadságra, 
valójában gyakran nagyobb hévvel üldözi a tanbéli eltéréseket, mint 
a katolikus egyház – amely legalább nem rejti véka alá dogmatikus 
álláspontját,23 és „…ennél a protestáns egyháznál, mely a liberalismus 
álarca alatt a legsötétebb reakció munkáját végzi, és puszta frázisegy-
házzá süllyed, sokkalta rokonszenvet keltőbb a katholikus egyház, 
mely legalább nyílt kártyákkal játszik…”24

Zoványi tehát nem csupán a „felekezetnélküliség vizein”25 eve-
zett, ahogy a pataki teológiai kar többsége látta és fogalmazta meg 
1912-ben, de kimondottan szembefordult saját felekezete hitvallásos-
ságával és kegyességi gyakorlatával. Nem csupán a vallások egyenlő 
létjogosultságát vallotta, de legkritikusabban a keresztyénséggel kap-
csolatban fogalmazott akár a katolicizmus, akár az általa deutero-ka-
tolicizmusnak minősített protestantizmus vonatkozásában.

18  Uo.
19  Uo.
20  Uo.
21  Uo.
22  Uo.
23 Z Jenő: Vallás és egyház, egyház és állam, állam és iskola, in Egyetértés 1910 kará-

csonyi száma, és in Z Jenő: Válasz a sárospataki főiskola igazgatótanácsához, 31.
24  Uo., 31–32.
25  Uo., 11.

 Szatmári Emília



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      131

3. EGYHÁZTÖRTÉNÉSZI ARS POETICÁJA

Zoványi Jenő az egyháztörténetet nem teológiai diszciplínának, 
hanem az általános művelődéstörténet egyik fontos ágának tartot-
ta.26 Nem többnek, nem kevesebbnek.

Kutatói attitűdjét a „szűk vallásfelekezeti korlátokon állandóan 
és következetesen felülemelkedő”27 szemlélet jellemezte. Saját fele-
kezete irányában különösen markáns kritikusságát saját maga „az 
igazság pártatlan kutatásának”28 értékelte, és hangsúlyozta, hogy 
egyháztörténészi munkáját felekezeti elfogultság nélkül, felekezeti 
szempontoknak és érdekeknek teret nem engedve végzi.29

Kortársai közül sokan egyoldalúnak, elfogultnak30 értékelték egy-
háztörténészi munkájában is. Pataki tanártársai szerint „…egyéni érde-
keinek szemüvegén mérlegel mindent: egyházunk történetét, melyből 
történetietlenül szakgatja (sic!) ki az esetéhez hasonló ügyeket”.31

Révész Imre viszont megengedően viszonyult Zoványi „elfogult-
ságához”: úgy látta, hogy bár Zoványi néha megfeledkezett a tények-
ről32 – különösen a vele szemben szervezkedő „sötét erők”33 hatására –, 
tudományos tevékenységét mégis az igazság keresése és következetes 
megkövetelése jellemezte, akár a kíméletlenségig is.34 Írta ezt Révész 
éppen azzal a súlyos kérdéssel kapcsolatban, miszerint Zoványi Kálvint 
vádolta Servet halálával, miközben Luthert és Zwinglit magasan a genfi 
reformátor fölé emelte, nem említve utóbbiakkal kapcsolatban sem 
a német parasztháború, sem a zürichi anabaptisták összefüggéseit.35

A teológiai liberalizmusban gyökerező hittudósi attitűdjét, egy-
háztörténeti ars poeticaját Zoványi így fogalmazta meg 1918-ban a 
Nyugatban: 

26 K Géza: Zoványi Jenő, in Egyháztörténet I. (IV.)/3. (1958), 262.
27 R: Zoványi Jenő centenáriumára, 1394.
28 K: Zoványi Jenő, 259.
29  Uo., 258–259. 
30 vö. H válaszlevele Zoványinak, in A Kálvin–Warga–Zoványi ügy felvilágosító 

iratai, Miskolc, László Nyomda, 1908, 16.
31 Z: Válasz a sárospataki főiskola igazgatótanácsához, 11.
32 R: Zoványi Jenő centenáriumára, 1396.
33  Uo.
34  Uo., 1394.
35  Uo., 1396. 

A Függelék, amit ki kellett tépni. A Zoványi–Kálvin-ügy története és utóélete



132      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

„… egy felekezeti főiskola tanári katedráján is mindenféle csodahittel 

szemben kizárólag a természeti lehetőség álláspontjára helyezkedtem, 

irodalmi működésemben pedig a gyengébbeknél szinte dogmaszerűvé 

vált calvinolatria ellenében állandóan a történeti tényállást igyekeztem 

helyreállítani… […] … ha sikerült volna egy református egyetemet felál-

lítani, ugyan ki merte volna rajta előírni a mathematika tanárának, hogy 

aztán legfőbb kötelességének tekintse a szentháromság [sic!] tanának 

igazolását, ~ az élettan tanárának, hogy a Jézus feltámadásának bebizo-

nyítása legyen főgondja, ~ a csillagászat tanárának, hogy a Jézus meny-

nybemenetelének lehetőségét mutassa ki minden áron, s keresse meg a 

mennyország helyét, ~ a geológia tanárának, hogy a pokol után kutasson, 

s annak állapotát vizsgálgassa, ~ a szülészet tanárának, hogy a parthog-

enesis elméletét fejtegesse Máriára alkalmazva. Ilyen elmeficzamodás 

elvégre megjárja a Kuyper »szabad« (a tudományoktól mindenesetre 

szabad) egyetemén, de egy ezeket a célzatokat kitűző egyetem felállí-

tásához a királyi engedélyt soha egyetlen kormány meg nem próbálta 

volna kieszközölni.”36

E példákból világosan látszik, hogy Zoványi az egyháztörténetet nem 
teológiai, hanem természettudományos mércével kívánta művelni. Vé-
leménye szerint az egyháztörténésznek ugyanolyan módszertani szi-
gorral kell dolgoznia, mint egy matematikusnak vagy egy szakorvosnak.

A Kálvin iránti tiszteletet Zoványi a „gyengébbek” sajátosságának 
tekintette – bár nem derül ki egyértelműen, hogy tudományos, hitbeli 
vagy intellektuális gyengeségre gondolt. Azt viszont félreérthetetlenül 
sugallta, hogy Kálvin kritikai vizsgálata az „erősek” kötelessége – mint 
amilyennek ő magát is tartotta.

4. A FÜGGELÉK

Warga Lajos (1835–1900), a sárospataki teológia egyháztörténet-ta-
nára nagyszabású vállalkozásba kezdett, az egyetemes egyház törté-
netének megírásába. A munka első része 1870-re készült el, s azonnal 

36 Z Jenő: Hittudomány és tanszabadság, in Nyugat 1918. XI/11., 967. 970. 

 Szatmári Emília



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      133

meg is jelent nyomtatásban Sárospatakon. Warga folytatólagosan dol-
gozott a következő köteten, melyet 1876-ban nyomtattak ki ugyanitt. 
A monográfia Keresztyén egyháztörténelem címmel tehát két kötet-
ben, de kéziratnak minősítve jelent meg. A második (hivatalosan első-
nek nevezett) kiadásukra 1880-ban és 1884-ben került sor. A munka 
azonban még nem volt befejezve, a szerző három kötetben tervezte 
megírni az egyház történetét, de a harmadik kötet Warga 1900-ban 
bekövetkezett halála miatt torzóban maradt. A harmadik (második-
nak nevezett) kiadásra 1905–1908 között került sor: a Református 
Egyházi Könyvtár című sorozat I–III. köteteként újra Sárospatakon 
jelenhetett meg Warga egyháztörténete. E kiadás előkészítési és kor-
rektúrázási munkáira a tiszáninneni egyházkerület Zoványi Jenő 
pataki teológiai tanárt kérte fel, aki korábban Warga Lajos tanítvá-
nya, később kollégája volt. Zoványi a revideálás munkáján túl, mivel 

– elmondása alapján – nem volt szabad a főszöveget „a tudomány leg-
újabb eredményei szerint”37 módosítani vagy kiegészíteni, a harma-
dik kötet végére tízoldalas Függeléket írt (1908) Az egyháztörténelmi 
tudomány újabb haladása alcímmel. A Konvent a Zoványi szövegével 
kiegészített köteteket kinyomatta, s a példányok egy részét már for-
galomba hozta, amikor a Függelék megállapításai – mindenekelőtt 
a Kálvinnal kapcsolatos állítások – heves felháborodást váltottak ki 
az egyházi közvéleményben. Az általános megítélés szerint Zoványi 

„lekicsinylő kéjjel”38 írt a genfi reformátorról. Történt mindez köz-
vetlenül az 1909-es Kálvin-jubileumi év előtt. A hitújítót ünnepelni 
készülő református közösséget megdöbbentette Zoványi értékelése, 
aki szerint „a dicsőített Calvin még nem is tekinthető a szó szokott 
értelmében reformátornak”,39 munkássága kimerült szervezésben 
és rendezésben, s működésével egyébként is csak egy nagyon szűk 
kört ért el, Genf városát. Ráadásul nem az előrehaladás, hanem a visz-
szafejlődés irányában munkálkodott, hiszen elsősorban a zwingli-
anizmussal szemben lépett fel,40 s bár a libertinusok „tönkretétele” 

37 Z Jenő: Az egyháztörténelmi tudomány újabb haladása, in Óeológiai Szaklap 
VII. évf. (1909), 24.

38  B György: A Zoványi-ügy, Unitárius Közlöny XXI/9. (1908), 70.
39 Z: Az egyháztörténelmi tudomány, 27.
40  Uo., 27–28.

A Függelék, amit ki kellett tépni. A Zoványi–Kálvin-ügy története és utóélete



134      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

az előbbi célnak megfelelt, életműve nem nevezhető „igazi reformá-
tori munkásságnak”.41 Zoványi – Kálvin helyett – Luthert tekintette 
ún. világreformátornak. Úgy látta, hogy Kálvinban nem volt meg az 
„önfeláldozó bátorság”42: kétszer is elmenekült Párizsból, ami ugyan 
józan ész szerint való volt, de Luther úgy is vállalta a wormsi birodalmi 
gyűlés elé állást, ha ott annyi ördög lenne is, ahány cserép a háztetőkön 
van.43 Zoványi Luther mellett Kálvint csupán közvetítőnek értékelte, 
aki a Luther-féle konzervatív és a Zwingli-féle radikális irányzat között 
helyezkedett el, s aki „sekélyesebb lelkületével”44 az általa képviselt 
köztes irányelveket végsőnek akarta tekinteni. Ezzel pedig együtt jár, 
hogy amint a közvetítők általában, úgy „Kálvin sem volt teremtő lélek, 
alkotó tehetség”,45 rendszere eklektikus: „praedestinatio-tana August-
inustól, illetőleg Pál apostoltól, úrvacsorai tana Durandus Vilmostól 
és Wessel Jánostól, presbyteri egyházkormányzata Bucertől, illetőleg 
a strassburgi egyháztól, szertartási radicalismusa pedig Zwinglitől”46

való. Zoványi szerint e tények Kálvin nagyságát eleve csorbítják, de ki-
fejezetten negatív megítélés alá esik hírhedt egyházfegyelme, „a genfi 
rémuralom,”47 ami „szörnyű kegyetlenségek egész sorában nyilatkozott 
meg”,48 s aki ráadásul a Servet-perben is „szörnyű kegyetlenséget”49 mu-
tatott. Utóbbit pedig „…ma hiába mentegetnők a korszellemmel, mert 
hiszen ugyanabban a korszellemben élt Melanchton is, … Zwingli is, … 
Luther is, és még igen-igen sokan, akiknek emlékén nem ejtett foltot 
egyetlen ellenfelök kivégzésének értelmi szerzősége sem.”50

1908 tavaszán, a botrány kirobbanása után Zoványi a kiadó ille-
tékesének küldött levelében úgy fogalmazott, hogy ő a Függelékben 
csak történetileg hiteles tényeket írt le, s az azokon nyugvó „tiszta 

41  Uo., 28.
42  Uo.
43  Uo.
44  Uo., 29.
45  Uo.
46  Uo. 
47  Uo. 
48  Uo.
49 M Balázs Dávid: Kálvin János a történelem ítélőszéke előtt, in Pálfi József 

(szerk.): Kálvini vonások a magyarok lelki arcán, Debrecen–Nagyvárad, HITK–DRHE–
Partium Kiadó, 2015, 279. 

50  Z: Az egyháztörténelmi tudomány, 29.

 Szatmári Emília



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      135

meggyőződését”51 fogalmazta meg a tudományosan már meghala-
dott Warga-féle nézettel szemben. Ez pedig az egyházkerülettel kötött 
szerződése értelmében „egyenesen kötelessége”52 is volt.

 5. REFLEXIÓK A FÜGGELÉKRE

5.1. Egyházi válaszok
Hivatalos formában az 1908. évi tavaszi és őszi egyházmegyei és egy-
házkerületi közgyűlések, valamint a Kollégium Igazgatótanácsa fog-
lalkoztak először a Függelék ügyével. Valamennyien Kálvin emlékének 
meggyalázásáról beszéltek, s „legmagasabb megbotránkozásukat”53

fejezték ki. Követelték Zoványi szolgálat alóli felmentését, mivel 
„vészes és káros hatással” van az iøúságra és az egész egyházi közélet-
re,54 és mert hivatását nem az iskola és az egyház építésére, „hanem 
éppen ellenkezőleg, annak rombolására használja fel”.55

Az Igazgatótanács mint az iskola szellemi és erkölcsi életének felelőse 
kifejezetten kötelességének vallotta, hogy megakadályozzon és „meg-
toroljon”56 minden, a „hagyományos kálvinista szellemmel”57 ellentétes 
törekvést; Zoványi írását és egész működését „vallásos érzületbe és hithű-
ségbe”58 ütközőnek minősítette és állásából elmozdítását szorgalmazta.59

A Tiszáninneni Református Egyházkerület Fegyelmi Bírósága 
Zoványi munkásságát „országos botrányt okozónak”60 értékelte, 
aki képtelen a főiskola iøúságát a hagyományos szellemben nevelni, 
s aki állását többszörösen is lealacsonyította, ezért 1908. szeptember 
22-én a fegyelmi eljárást ellene elrendelte. Tanári fizetését azonban 
meghagyták, hogy családját megkíméljék az anyagi gondoktól.61

51  A Kálvin–Warga–Zoványi ügy felvilágosító iratai, 3.
52  Uo.
53 Tiszáninneni Református Egyházkerület Tudományos Gyűjteményei (TIREK TGY) D/

CXLII/81.698
54  TIREK TGY D/CXLII/81.698. és D/CXLII/81.693
55  Kálvin-függelék, in Z Jenő: Válasz a sárospataki főiskola igazgatótanácsához, 18.
56  Uo.
57  Uo.
58  Uo., 19.
59  Uo., 18–19.
60  TIREK TGY D/CXLII/81.826
61  Uo.

A Függelék, amit ki kellett tépni. A Zoványi–Kálvin-ügy története és utóélete



136      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Az ügyet elsőfokon a dunamelléki egyházkerület bírósága tár-
gyalta, amely Zoványit felmentette. A tiszáninneni kerület fellebbe-
zése után a másodfokon eljáró konventi bíróság 28-1909. sz. ítéletével 
Zoványit „sárospataki theológiai akadémiai tanári állásából fél nyugdíj 
mellett való elmozdításra”62 ítélte. A tanúk vallomásaiból a bíróság 
megállapította, „hogy a vádlott tanár előadásaiban Kálvin Jánost a 
világtörténet egyik sötét alakjának, – inquisitorius szellemű egyén-
nek nevezi”,63 a Függelékkel kapcsolatban pedig kimondta, hogy 
az „minden tudományos színvonalat nélkülöző”64 egyoldalú kritika. 
A bíróság elítélte az egyoldalú állítások igazságként való feltüntetését, 
akár szándékosságból, akár gondatlanságból, akár feltűnési vágyból 
eredtek is.65 További kifogásként említették a pataki egyháztörté-
net-tanárral szemben, hogy „… előadásai során, habár az szorosan 
véve ennek keretébe nem is tartozik, – Krisztusról – annak haláláról 
és feltámadásáról oly tanokat hirdet, melyek a magyarországi ref. egy-
háznak tanításával és tanaival homlokegyenest ellenkeznek.”66

A bíróság elismerte a gondolat- és szólásszabadság „éltető szelle-
mét”67, de hangsúlyozta, hogy a vádlott mint teológiai tanár az egyház 
tanainak szolgálatában áll.68 Működését az egyház romlására vezető-
nek minősítették, aki tanári tevékenységével nemcsak a jövő lelkész-
nemzedék hitét és egyházhoz való ragaszkodását rombolja, de rajtuk 
keresztül a gyülekezetek tagjaiban hasonló hatásokat vált ki, s vég-
eredményben „az egyház létalapját támadja meg”.69 Zoványinak a gon-
dolat- és tanszabadsággal kapcsolatos védekezésére válaszul a bíróság 
leszögezte, hogy független emberként kutatásai alapján hirdethet új 
vallási tanokat, s találhat abban követőket, ha azonban meggyőződése 
és tanítása szembekerül a református egyház tanaival, akkor állását 
fel kell adnia, „a szolgálattal járó bilincseket”70 le kell ráznia.

62  Kálvin-függelék, 21. 
63  Uo., 22.
64  Uo.
65  Uo.
66  Uo., 21.
67  Uo., 22. 
68  Uo., 23.
69  Uo.
70  Uo.

 Szatmári Emília



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      137

Zoványinak arra a védekezésére, miszerint ő nem a helvét hitval-
lásra is eskető tiszáninneni egyházkerületben, hanem a confessiókat 
az esküben nem említő erdélyi egyházkerületben „eskettetett fel”, 
így azokat nem is lehet tőle számonkérni, a Konvent úgy reflektált, 
hogy „ilyen felfogású és ilyen lelkületű egyént egyházunk jól felfo-
gott érdekei szempontjából egy theol. akadémiai tanszéken nyugodt 
lelkiismerettel meghagyni nem lehet”.71 1910 júniusában a konventi 
bíróság állásából elmozdította.

Zoványi személyes életútjától szempontunkból fontosabb a Függe-
lék további sorsa. A Konvent már 1909 áprilisában annak a kötetből való 
eltávolításáról határozott.72 Gyakorlatilag ez azt jelentette, hogy minden 
elérhető példányból kivágták vagy kitépték az inkriminált lapokat.

A „kárelhárítás” szándékával, Kálvin „rehabilitálása” céljából Radá-
csi György, a Sárospataki Református Lapok főszerkesztője az évfo-
lyam következő lapszámaiban Kálvin a történelem ítélőszéke előtt 
címmel tizenhét szerző írásaiból kilenc cikkbe rendezett sorozatot 
közölt. A legelismertebb magyar és külföldi egyháztörténészek, teoló-
gusok, történészek, Balogh Ferenc, Révész Imre, Adolf Harnack, Emil 
Domerque és mások Kálvin emlékét méltató írásait adták sorban 
közre.73 A nemzetközi kutatók bevonásával azonban a külföldi sajtó 
is tudomást szerzett a Kálvin-ügyről, ami a magyar református egyhá-
zat nehéz helyzetbe hozta, különösen 1909 előestéjén, amikor a Kon-
vent komoly erőfeszítéseket tett annak érdekében, hogy a Genfben 
készülő reformációs emlékműre felkerüljön egy magyar reformátor 
vagy magyar (vallás)szabadsághős alakja. Későbbiekben tehát csak 
magyar szerzők írásai jelentek meg a sorozatban, akik közül Révész 
Imre volt a legjelentősebb Kálvin legújabb méltatója74 című írásával. 

Kétségtelen, hogy az ügynek jelentős hatásai voltak a teológiai 
tudományos és az egyházi közéletben. Az ORLE ennek hatására dön-

71  Uo.
72 T: Az Egyetemes Konvent ülései, PEIL LII/18. (Új folyam 1909), 277–278.
73 H, Adolf; T, Paul; B Ferenc; G, Francois; C de 

la Saussaye, Daniel; S, Eduard; R Imre, P, Otto; S, Rolf; 
V, Hugo; B-M, Gaston; Müller, Karl; D, Emil; O, 
Hermann; H, Karl; V Miklós; H József.

74 R Imre: Kálvin legújabb méltatója, Sárospataki Református Lapok IV/32. (1908), 
337–339.

A Függelék, amit ki kellett tépni. A Zoványi–Kálvin-ügy története és utóélete



138      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

tött Révész Imre Kálvin élete és a kálvinizmus című munkájának har-
madik kiadásáról,75 mely egyfajta ortodox hitvallásnak számított76

ebben a helyzetben. Aktivizálta továbbá az ún. Kálvin-fordítókat, akik 
elhatározták, hogy a genfi reformátor valamennyi írását lefordítják 
magyar nyelvre. Kovács J. István, Páger Imre és Veres Jenő ekkor hatá-
rozták el, hogy a Servet-per iratait is magyarra fordítják, s az 1909-es 
jubileumi évben kiadják. Ennek első részletei megjelentek a Protes-
táns Egyházi és Iskolai Lapokban. Kováts J. István még ebben az évben 
elkészítette a Servét-pör aktái77 című monografikus művet, melyben 
egyértelműen kimutatta, hogy Kálvin kizárólag „szakértőként” került 
a perbe, és az ítélethozatalban nem volt közvetlen szerepe. E tény 
feltárása és publikálása fordulatot hozott Kálvin hazai megítélésében.

A viharos állapotok közepette, annak megoldása céljával az egyházi 
diplomáciának nagy erőfeszítésekkel sikerült elérnie, hogy Magyaror-
szágra utazzon a kor kiemelkedő Kálvin-kutatója, Emil Doumergue, 
a montaubani teológia vezetője. Doumergue magyarországi körútja 
során azt tapasztalta, hogy Kálvin kritikán felül álló reformátori nagy-
sága megkérdőjelezhetetlen a magyar reformátusság számára; s e 
megállapításának hangoztatása végül mindenkit megnyugtatott.

5.2. Zoványi-párti aktivitások
A hivatalos eljárások és a Függelék betiltása ellenére Zoványi nem tett 
le nézetei publikálásáról. A Függelék tartalmát, Az egyháztörténelmi 
tudomány újabb haladása című írását a ¤eológiai Szaklap 1909. év-
folyamában,78 majd a Kisebb dolgozatok a magyar protestantismus 
történetének köréből79 című saját kiadványában végül mégis közölte.80

A Debreceni Protestáns Lap már 1908. május 30-án megjelenő szá-
mában foglalkozott a Zoványi–Kálvin-üggyel. „Kálvinista” álnéven 

75 R Imre: Kálvin élete és a kálvinizmus, Debrecen, 1909. 
76 M: Kálvin János a történelem ítélőszéke előtt, 293.
77 K J. István: A Servét-pör aktái, Pápa, Kálvin-fordítók Társasága, 1909. [A munka része 

a C Sándor szerkesztette Kálvin János művei című sorozatnak. (XIII. kötet)] 
78  Z: Az egyháztörténelmi tudomány, 24–34.
79 Z Jenő: Kisebb dolgozatok a magyar protestantismus történetének köréből, 

Sárospatak, 1910, 245–255.
80 Vö. Z Jenő: A Kálvin-ügyről. Levél Antal Gézához, a paróchiális könyvtár 

előadójához, Debreceni Protestáns Lap, 1908, 295–297.

 Szatmári Emília



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      139

író szerzője védelmébe vette Zoványit, azzal érvelve, hogy a történeti 
munka (s benne a Függelék) „nem jubiláris díszműnek készült”81, és 
csak véletlenül esett egybe a Kálvin-évfordulóval. Az auktor szerint 
a botrány abból fakadt, hogy sokan ünnepi kiadványként olvasták a 
kötetet, s így a reformátorról megfogalmazott kritikus megjegyzések 
különösen sértőnek hatottak. A cikk szerzője azt sem értette, hogy 
miért a Függelék tartalma lett a megütközés tárgya, s miért nem a 
Warga-féle munka Kálvinra vonatkozó részei, hiszen – szerinte – ő 
sokkal inkább kidomborította „Kálvin árnyoldalait”.82 Idézett is az 
eredeti, Warga-féle szövegből: „Kálvin, célja elérésére sokszor kicsi-
nyes, néha embertelen eszközöket is mozgásba hozott”83, a „lelkiis-
mereti szabadság, a protestantizmus egyik vezéreszméje ellen nem 
egyszer kíméletlenül vétséget követett el”,84 „Kálvin természettől erős 
türelmetlenséggel volt megverve.”85 Máskor Warga embertelennek, 
Isten bírói székét bitorlónak, szívtelennek, vakbuzgónak stb. jelle-
mezte a genfi reformátort.86 A publicista szerint Zoványi ehhez képest 

„sokkal szelídebben”87 fogalmazott.
A DPL cikke azonban nem említette Warga Lajosnak a Kálvinról 

írt pozitív, méltató megállapításait. Warga ugyanis ebben a munká-
jában kiemelkedő személynek nevezte Kálvint, akinek bár nagy volt 
az árnyéka, de nagy volt az erénye is. Felhívta a figyelmet arra, hogy 
Kálvint nem lehet korának keretéből kiemelve, a jelenkor mértékével 
méltányosan megítélni, s hogy rendkívüli eredményt csak rendkívüli 
eszközökkel lehet elérni.88 Az álnéven író szerző nem említette azt 
sem, hogy Warga Kálvint világreformátornak, míg Luthert csupán 
nemzeti reformátornak tartotta.89 Warga úgy látta, hogy Kálvin meg-
védte az egyház függetlenségét minden idegen befolyástól, Luther 
azonban nem tudta kiszabadítani vallási közösségét a világi fejedel-

81 K: Legyünk igazságosak!, Debreceni Protestáns Lap, XXVIII/22. (1908), 341.
82  Uo., 342.
83  Uo. (és vö. W Lajos: A keresztyén egyház történelme II. kötet. Sárospatak, 1906. 126.)
84  Uo. (és vö. W: i. m., 126.)
85  Uo.
86  Uo.
87  Uo.
88 W: A keresztyén egyház történelme II. kötet, 130.
89  Uo., 128.

A Függelék, amit ki kellett tépni. A Zoványi–Kálvin-ügy története és utóélete



140      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

mek gyámsága alól. Ugyancsak nem említette azt sem, hogy Warga 
lángelmének, mély keresztyén érzelműnek, tehetségesnek, demagó-
giától mentesnek nevezte Kálvint, s „nagy szellemének áldásos hatá-
sairól” beszélt.90

A Zoványi-ügy nem csupán az egyházi közéletet, hanem az orszá-
gos nyilvánosságot is elérte. Több jelentős napilap foglalkozott az 
üggyel és annak elvi, ideológiai vonatkozásaival. 

Az Egyetértés című napilap, az ellenzék egyik sajtóorgánuma úgy 
értékelte, hogy az ügy „nem csupán felekezeti, hanem közéletünket is 
a legközvetlenebbül érintő”91 kérdés. A lap szerint Zoványit – a szabad 
vizsgálódás protestáns elve ellenére – ellenfelei „meg akarják feszíteni”92. 

A Pesti Napló 1908. november 1-i számában Zoványi álláspontjáról 
tájékoztatott: ügyét a tanítás szabadsága korlátozásának értékelte, az 
ellene indított vizsgálatot pedig „személyes hajszának”93 minősítette. 
Zoványi a „protestantizmus szelleméhez” fellebbez, mely mindig 
azonos a gondolatszabadsággal, a vallásalapítót sohasem isteníti s 
mindig lázad a dogmák ellen.94

A Budapesti Hírlap, a liberális értelmiség lapja ezzel szemben arról 
írt, hogy nem lehet szó a véleményszabadság lábbal tiprásáról, amivel 
Zoványi és bizonyos körök vádolják a sárospataki főiskolát és az egy-
házkerületet, hiszen Warga „irodalmi hangú kritikáján senki sem bot-
ránkozott meg”95. A pataki iskola mindig a szabad szellem képviselője 
volt, olykor túlságosan is, de a Zoványi-féle „szólásszabadság” nem 
illeszkedik a pataki szellemiséghez.96

6. A REHABILITÁCIÓ FOLYAMATA

A konventi bíróság elmarasztaló ítélete után Zoványi Jenő jogi és po-
litikai úton próbálta elérni rehabilitációját. Apellált a királyhoz és a 

90  Uo. 133. 136.
91  Egyetértés XLIII. évf. (1908. nov. 8.)
92  Uo.
93  Pesti Napló LIX/262. (1908), 5. 
94  Uo.
95 F Ferenc: A Zoványi-ügy, Budapesti Hírlap XXVIII/266. (1908), 6–7. 
96  Uo.

 Szatmári Emília



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      141

kultuszminiszterhez, valamint pert indított a tiszáninneni egyházke-
rület ellen, amiért nem kapta meg szokásos tanári fizetését. 1910-ben 
benyújtott fellebbezésében „hallatlan abususnak”97 minősítette a vele 
történteket. Azzal érvelt, hogy a Kálvinról írt véleményének egyetlen 
szavát sem tudta senki megcáfolni. A konventi bíróságot „eretnek bí-
róságnak”98 aposztrofálta, mely az ítélettel és annak indoklásával csak 
rosszindulatát és „lelki sötétségét”99 árulta el. A református egyház 
örök szégyenfoltjának nevezte, amiért nem engedte, hogy lelkészei 
megismerjék az ő „Kálvinról előadott igazságait”100. Azt is hangsú-
lyozta, hogy az ítéletet laikusok fogalmazták meg egy szakember 
munkájáról. Fellebbezésének nem lett következménye, s az egyház-
kerülettel szemben indított pert is elvesztette.101

1911-ben perújítást kezdeményezett a konventi bíróság ítélete 
ellen, de az első fokon illetékes dunamelléki egyházkerületi bíróság az 
adott ítéletet hatályban tartotta a korábbi indokokkal. Ezt követően 
fellebbezett a Konventhez, amely 1912-ben felmentő ítéletet hozott, 
s azt tömören indokolta: a vádakat „nem látja fennforogni”.102

Bucsay Mihály 1958-ban írt megemlékezésében úgy fogalmazott, 
hogy Zoványi egy liberális világi vezető pártfogására kapta vissza a 
sárospataki tanszékét,103 Révész Imre 1965-ös tanulmányában pedig 
meg is nevezte a pártfogót, Tisza Istvánt, aki egyházkerületi főgond-
nokként, a Konvent tagjaként és 1912-ben éppen a Képviselőház elnö-
keként védelmébe vette, majd nagy befolyásával visszasegítette pataki 
állásába, noha Zoványi viszonyulása Tisza személyéhez és politikájá-
hoz ellentmondásos volt: liberális közéleti gondolkodását dicsérte, 
konzervatív („reakciós és dualisztikus”104) politikáját gyűlölte.105

A tiszáninneni egyházkerület a konventi bíróság felmentő dön-
tése után megbízta a főiskola Igazgatótanácsát, hogy tegyen javasla-

97  Kálvin-függelék, 29.
98  Uo., 30.
99  Uo.
100  Uo. 
101  Uo., 27.
102  Uo., 28.
103 B: Megemlékezés, 364.
104 R: Zoványi Jenő centenáriumára, 1396.
105  Uo.

A Függelék, amit ki kellett tépni. A Zoványi–Kálvin-ügy története és utóélete



142      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

tot Zoványi alkalmazásával kapcsolatban. Az Igazgatótanács a döntés 
előtt kikérte az akadémiai szék véleményét, e testület végül a teológiai 
kar oktatói álláspontját is megkérdezte. A teológiai kar szótöbbséggel 
három határozatot hozott. Először, hogy Zoványi Jenő tanári alkalma-
zása a karon személyi okból nem kívánatos. Másodszor, hogy tanügyi 
szempontból nem szükséges. Harmadszor, hogy a református lelkész-
képzés szempontjából „egyenesen lehetetlen”106. Az akadémiai szék 
szintén szótöbbséggel elfogadta a kar javaslatait, s továbbította az Igaz-
gatótanácsnak, az pedig az egyházkerületi közgyűlésnek azzal a kiegé-
szítéssel, hogy tanári illetményét fizessék ki a főiskola pénztárából, de 
ne alkalmazzák tanárként, illetőleg „szabadságoltassák”107. A teológiai 
kar többsége fontosnak tartotta leírni azt is, hogy nem személyeskedés 
áll a döntés hátterében, hanem Zoványi Jenőt személyi tulajdonságai 
teszik nemkívánatossá oktatóként, mivel „eleme a személyes harc”.108

Meggyőződésük szerint nem arról van szó, hogy az egyháztörténész 
valamely nyilatkozatai teológiai szempontból korrektek-e vagy nem, 
„hanem arról a fontosabb dologról: vajon alkalmas-e ő arra, hogy anya-
szentegyházunknak, a kálvinista egyháznak szellemét a jövendő papok 
nemzedékébe beleplántálja, e szellemet bennök erősítse?”109 Aggasz-
tónak tartották „egyháziatlan”110 életét, egyenesen „templomkerülé-
sét”.111 Leírták, hogy tanártársuk éveken át nem vett részt templomi 
istentiszteleten, Patakon pedig még soha nem látták úrvacsorázni.112

Ha a teológia egy egyetemi szabad fakultás lenne, tudományos érvek-
kel is cáfolnák Zoványi „állítólagos tudományos meggyőződését”.113

Mivel azonban nem szabad fakultásról, hanem lelkészképzésről van 
szó, tanításuk irányát „megszabja az a feladatunk, hogy a kálvinista 
egyház leendő építőit, papjait kell nevelnünk”114 – fogalmaztak.  

106 Z Jenő: Válasz a sárospataki főiskolai igazgatótanácshoz, 3. 
107  Uo.
108  Uo., 9.
109 Uo., 10. A dőlt betűs kifejezések az eredeti dokumentumban is dőlt betűvel és 

nagyobb betűmérettel vannak kiemelve.
110  Uo., 12.
111  Uo.
112  Uo.
113  Uo., 13.
114  Uo., 13.

 Szatmári Emília



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      143

7. ÖSSZEGZÉS

Zoványi Jenő megkerülhetetlen alakja a modern kori magyar refor-
mátus teológiának és egyháztörténetírásnak. Hét évtizeden át tartó 
tudományos és irodalmi munkássága kivételesnek számít a hazai pro-
testáns tudományosság történetében. Első írása 1885-ben, alig húsz 
éves korában jelent meg,115 utolsó könyvét116 1943-ban publikálta, fő 
művén, az Egyháztörténeti lexikon kéziratán pedig haláláig dolgozott. 
A Pallas Nagylexikon több száz szócikkének szerzője, folyóiratok szer-
kesztője, adatbázisok összeállítója, történeti monográfiák írója volt 
— életműve a protestáns történetírás egyik legnagyobb terjedelmű és 
legösszetettebb teljesítménye.

Munkássága ugyanakkor megosztó: adatbázis-építése jelentős, 
idézettségi mutatója kiemelkedő, de történeti értékelései sokszor 
túlzó következtetétesekhez vezettek. Teológiai radikalizmusa, egy-
házkritikai attitűdje és személyes konfliktusai számos intézményi és 
közéleti vitát generáltak. Nem csak pataki tanársága volt ellentmon-
dásos, de debreceni tanársága is rövid életűnek bizonyult: a reformá-
ció négyszáz éves évfordulóján tartott beszédében117 Kálvint kihagyta 
a reformáció „hősei” sorából, sőt munkásságát nem az evangéliumhoz 
visszavezető, hanem attól elhajló irányként értékelte. Ez a megnyilat-
kozása Debrecenben is hamarosan állásvesztéshez vezetett. 

A református dogmatikához, különösen Kálvin teológiai örökségé-
hez fűződő viszonya nem csupán a teológiai liberalizmus hatásának 
tulajdonítható, hanem vallási szocializációjának sajátos alakulása is 
szerepet játszhat benne. Katolikus háttérből érkezve a református 
közösségbe, értelmezéseit részben az a várakozás formálhatta, amely 
a protestáns szellemi szabadságtól túlzott nyitottságot és autonómiát 
remélt, illetve a protestáns szabadságeszmény iránti elvárásai időn-
ként túlzó értelmezésekhez vezettek.

115 Z Jenő: A magyar prot. egyházi irodalomról, Sárospataki Lapok IV/41. (1885. 
okt. 12.), 598–694. 

116 Z Jenő: Akadémiai, céhbeli és dilettáns történetírók, Budapest, 1943.
117 Z Jenő: Az evangéliumi protestantizmus egysége a reformáció különféle irá-

nyaiban, Protestáns Szemle XXX/1–3. (1918), 40–51.

A Függelék, amit ki kellett tépni. A Zoványi–Kálvin-ügy története és utóélete



144      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Zoványi életműve – akár csak a Függelék-ügyre koncentrálva – fel-
veti a kérdést: hol húzódik a megengedett határ a szabadság és felelős-
ség, a protestáns szabad gondolkodás és a (korlátlan) szubjektivizmus 
között? Meddig legitim a kánon kritikai vizsgálata, és mikor válik a 
történeti értelmezés az egyházi közösség számára elfogadhatatlanná?

Zoványi öröksége nem csupán történeti forrás, hanem teológiai 
és emlékezetpolitikai sarokpont — a protestáns szellemiség önvizs-
gálatának történeti esettanulmánya.

1. sz. kép: Z Jenő: Függelék, in W Lajos: Keresztyén egyháztörténelem, 
III. k., 1908. A TIREK Tudományos Gyűjteményei olyan példányt őriz, amelyből 

nem tépték ki egykor az inkriminált lapokat. 

 Szatmári Emília



145

M agyarország európai integ-
rációjának egyik speciális 

eredménye volt az a számottevő elő-
relépés, mely az utóbbi évtizedek-
ben a külföldi magyar egyetemjárás 
történetének kutatásában bekövet-
kezett. Az élénk szakmai-kutatói ér-
deklődés következtében a teljesség 

igényével összeállított 
peregrinus adattárak, 
elemzések és feldol-
gozó munkák sora 
került publikálásra 
Ezek a szakirodalmi 
eredmények pontosí-
tásán túl az általános 
képet is átformálták, 
tágabb összefüggésbe 
helyeztek, megerősítet-

tek, vagy éppen korrigáltak korábbi 
megállapításokat.1 Ezért, mielőtt fi-
gyelmünket a címben jelzett rész-
témára összpontosítjuk, a releváns 
kutatási eredmények alapján cél-
szerű a református kollégiumok 
diákságának XVI–XVII. századi 
egyetemjárásával kapcsolatban 
egy rövid eseménytörténeti rekon- 
strukciót adnunk. 

1 S László: Peregrinatio Academica. 
A külföldi magyar egyetemjárás története, 
mérete és irányai 1150–1918, Budapest, 
ELTE Egyetemi Könyvtár és Levéltár, 2022. 

A Bursa Sacra 
létrehozása és 
szerepe a magyar 
reformátusok 
kora újkori külföldi 
egyetemjárásának 
történetében

B B L



146      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Baráth Béla Levente

A MAGYAR REFORMÁTUSOK KORA ÚJKORI PEREGRINÁCIÓJA

A kora újkor hajnalán – Mohács után nagymértékben visszaeső beirat-
kozási szám mellett – a külföldi egyetemjárásra induló magyarországi 
vándordiákok figyelme a Német-Római Birodalomban működő egyete-
mek felé fordult. Ezt ösztönözte a felsőfokú tanintézmények növekvő 
száma, a városi lakosság iskoláztatási igényei és a reformáció erőteljes 
hatása. Távoli eleink elsősorban az 1506-ban alapított Wittenbergi Egye-
temet vették célba. A Magyar Királyságból származó hallgatók 1521-
től – a század végéig 1267-en – tanultak itt. 1555-ben külön magyar 
diáktársaságot is létrehoztak.2 Létrejöttében, szellemiségének alaku-
lásában jelentős szerepe volt Philipp Melanchthon professzornak és 
az általa képviselt műveltségeszménynek. A református reformáció 
hazai terjedése miatt a wittenbergi magyar bursa teológiai kötődésében 
kezdettől fogva érvényesült ez az irány. 1671 után Wittenbergben nyílt 
támadások kezdődtek a lutheránus ortodoxiával szembehelyezkedők 
ellen, ami oda vezetett, hogy a kálvinistákat 1592-ben kiutasították az 
egyetemről. A Coetus Ungaricus fokozatosan elhalt, 1613 után anya-
könyvét is hazahozták.3 Ebben az utolsó időszakban a magyar hallgatók 
Wittenberg után gyakran a Heidelbergi Egyetemet is felkeresték. 

Ezt a folyamatot az ösztönözte, hogy a pfalzi választófejedelmek 
támogatásával Heidelbergben megerősödött a református teológiai 
oktatás. Az itteni tanárok közül szintén fény vetült David Pareusra, 
aki a református ortodoxia és az irénizmus jeles alakja volt. Beth-
len Gábor keresztyén közösségek közötti legszélesebb megbékélést 
támogató valláspolitikájának fontos eleme volt, hogy az erdélyi és 
általában a magyar vándordiákok itt tanuljanak. Ez tehát a politikai 

2 S András (szerk.): Iter Germanicum. Deutschland und die Ungarländische 
Reformierte Kirche im 16–17. Jahrhundert, Budapest, Kálvin Kiadó, 1999. U�: Coetus 
Ungaricus. A wittenbergi magyar diáktársaság 1555–1613 (Humanizmus és reformáció 
37.), Budapest, Balassi Kiadó, 2017. U�: Natio Ungarica. Die Mitglieder der ungarischen 
Studentengemeinschaft in Wittenberg 1555–1613 (Refo500 Academic Studies, 79.), 
Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2021. 

3  Ma a Tiszántúli Református Egyházkerület Nagykönyvtára őrzi.



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      147

A Bursa Sacra létrehozása és szerepe a magyar reformátusok kora újkori
 külföldi  egyetemjárásának történetében

szempontoktól sem mentes folyamat volt, a peregrináció pedig a poli-
tikai kapcsolatépítésnek is része volt.4

A harmincéves háború egyik szomorú fejezete 1621 után évti-
zedekre lehetetlenné tette a magyar reformátusok beiratkozását a 
Heidelbergi Egyetemre. A Németországban hosszú ideig állandósuló 
háborúskodás észak felé irányította a magyar reformátusok külföldi 
tanulmányútjait. A holland és velük párhuzamosan az angol felsőok-
tatási intézmények kerültek előtérbe. Ez viszonylag közismert fejezet. 
A legnépszerűbb holland intézmények Franeker (1623–1700 – 629 
beiratkozó), Leiden (1617–1700 – 483 beiratkozó), Utrecht (1636–
1700 – 233 beiratkozó) voltak. Számos jeles tanáregyéniség közül, 
akik az ott tanuló eleinkre nagy hatást gyakoroltak, itt Amesiust és 
az általa is képviselt puritanizmus meghatározó szerepét emelhetem 
ki.5 Ekkor veszi kezdetét a holland-magyar fordításirodalom.6 Talán 
sokakat meglepő kutatási eredmény, hogy a svájci felsőoktatási intéz-
mények inkább majd csak a XVIII. században zárkóztak fel és vonzot-
tak nagyszámú magyar református hallgatóságot.7

1600 előtt kilenc magyar és erdélyi teológus járt Angliában. 
Nagyobb számú magyar hallgatóság – a már ismertetett okok miatt 

4 H János: Adattár a heidelbergi egyetemen 1595–1621 között tanult magyarországi 
diákokról és pártfogóikról, Különnyomat az Országos Széchényi Könyvtár 1980. 
évi évkönyvéből. U�: Alvinczi Péter és a heidelbergi peregrinusok (Humanizmus és 
reformáció 21.), Budapest, Balassi Kiadó, 1994. 

5 B Réka–L Sándor: Magyarországi diákok holland egyetemeken 1595–
1918 (Magyarországi diákok egyetemjárása az újkorban, 15.), Budapest, ELTE 
Egyetemi Levéltár–MTA Egyetemtörténeti Albizottság, 2007. H, August 
den–M, István–P, Ferenc (szerk.): Studiosorum et librorum peregrinatio 
Hungarian: Dutch cultural relations in the 17th and 18th century, Amsterdam–
Budapest, Universiteit van Amsterdam–Országos Széchényi Könyvtár, 2006. B
Réka: Die Peregrination ungarlandischer Studenten an der Universitat Leiden (1598–
1796), doktori értekezés, Debrecen, 2007. (Elérhető: https://dea.lib.unideb.hu/items/
e1239c4c-7093-4ab2-b272-75506b549418, letöltés dátuma: 2025. 11. 11.) B Réka: 
Magyar diákok leideni peregrinációjának előzményei a 17–18. században, in Pusztai 
Gábor–Bozzay Réka (szerk.): Debrecentől Amszterdamig. Magyarország és Németalföld 
kapcsolata, Debrecen, Debreceni Egyetem Néderlandisztika Tanszék, 2010.

6 E Péter: Ungarische Stundenten und ihre Übersetzungen aus dem Niederlendi-
schen ins Ungarische in der frühen Neuzeit, doktori értekezés, Debrecen, 2005.(Elér-
hető: https://dea.lib.unideb.hu/items/f88cf47e-8a07-421b-8387-8f76bd92e9b8, letöltés 
dátuma: 2025. 11. 11).

7 H Ádám: Magyarországi diákok svájci egyetemeken és akadémiákon 1526–1798 
(Magyarországi diákok egyetemjárása az újkorban, 6.), Budapest, ELTE Egyetemi 
Levéltár, 2003.



148      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

– az 1620-as évektől jelent meg. Ott a legtöbb esetben csak rövid ideig, 
jellemzően egy-egy trimeszter erejéig tartózkodtak a vándordiákok, 
és sokszor nem iratkoztak be a hallgatók sorába. Ottjártukat az egyes 
kollégiumok számadáskönyvei alapján lehet igazolni. Ezek feltér-
képezésével kapcsolatban gondot jelentett, hogy a kutatók sokáig 
nem, vagy csak rövid ideig kutathattak a helyszínen. Gömöri György 
tollából jelentek meg sok kiegészítést adó írások. Tőle tudjuk, hogy 
a XVII. század végén fennálló tizenöt cambridge-i Kollégium közül 
hét patronált magyarokat, melyek 1616 és 1686 között 117 alkalom-
mal folyósítottak segélyt hungarusoknak vagy transylvanusoknak. 
Cambridge és Oxford mellett London is fontos szerepet játszott, bár 
ez utóbbi helyen a korban csak főiskolai szintű oktatás folyt. A puri-
tán tanok megjelenése mellett hazánkban ekkor veszi kezdetét az 
angol-magyar fordításirodalom. Skóciába csak nagyon kevés, öt-hat 
peregrinus jutott el.8

A DEBRECENI REFORMÁTUS KOLLÉGIUM ÖSSZEKÖTŐ SZEREPE

A bemutatott folyamatban a fogadó külföldi felsőoktatási intézmények 
és a beiratkozó hallgatók mellett talán hangsúlyosabb figyelmet ér-
demelnek a református kollégiumok, mint a külföldi egyetemjárást 
szervező tanintézmények és kapcsolódó forrásaik vizsgálata. A tanul-
mány címében jelzett Bursa Sacra a Debreceni Református Kollégium 
1666-ban létrehozott, az alma mater diákjainak külföldi egyetemjárását 
támogató külön pénztára volt. Létrejöttére és működésének első sza-
kaszára azért érdemes ismételten felhívni a figyelmet, mert ez a Kollé-
gium oktatástörténetében játszott szerepének növekedése, és az Apafi 
kor erdélyi művelődés-politikája szempontjából is jelentőséggel bír.
Úgy a város, mint iskolája már korábban is a három országrész fontos 
összekötő kapocsának számított. Erdély és a debreceni iskola 1660 – 
Várad ostroma – előtti kapcsolatait vizsgálva Péter Katalin állapította 

8 G György: Angol-magyar kapcsolatok a XVI–XVII. században (Irodalomtörténeti 
Füzetek, 118.), Budapest, Akadémiai Kiadó, 1989. U�: Erdélyi merítések, Kolozsvár, 
Komp-Press–Korunk Baráti Társaság, 2004. U�: Magyarországi diákok angol és skót 
egyetemeken 1526–1789 (Magyarországi diákok egyetemjárása az újkorban, 14.), 
Budapest, ELTE Egyetemi Levéltár, 2005.

Baráth Béla Levente



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      149

meg, hogy az iskola törvényeinek addig aláíró mintegy 2500 tógás, 
tehát felsőfokú tanulmányokat folytató diáknak majd 20%-a érkezett 
Erdélyből. Kutatásaiból végül azt a megállapítást vonta le: „Mintha 
Debrecen lett volna a hódoltságot az ország más részeivel összetartó 
kulturális háló egyik legerősebb csomópontja. Úgy tűnik a Kollégium 
jelentőségére az mutat rá, ha az Erdélyből érkező diákokat a másik 
két országrész felől idesereglőkkel együtt vizsgáljuk”9.

A cívisváros és iskolájának sajátos helyzete a Várad eleste utáni kri-
tikus időszakban domborodott ki igazán. Adottságai miatt a Debreceni 
Református Kollégium e vészterhes időszakban is alkalmas volt az okta-
tás színvonalának fejlesztésére. Várad, majd Pápa és Sárospatak reformá-
tus iskoláinak megszűnése után a debreceni iskolának ez az összekötő 
szerepe, pusztán az intézmény stabilitásánál fogva is jelentősen felérté-
kelődött. Hiszen itt nem veszélyeztette a református hit, illetve az eköré 
építkező iskola helyzetét az ellenreformáció pártjára álló főnemesi pat-
rónus, mint Pápán és Patakon. További előny volt, hogy a város birtok-
lásának stratégiai szerepe – ellentétben Váraddal – önmagában csekély 
jelentőséggel bírt. Tény az is, hogy ellenséges erők több próbálkozás elle-
nére sem voltak képesek igazán tartósan meghatározni Debrecen belső 
életét.10 A cívisváros így a korban valóban egyedi helyzetben volt, földrajzi 
adottságai, jól szervezett belső igazgatása, határozott felekezeti elkötele-
zettsége nyomán – minden külső veszélyeztetettsége ellenére is – stabil 
pontot jelenthetett a református oktatás számára.11

A tágabb korszak hollandiai peregrinációját a sárospataki és deb-
receni anyakönyvekkel összevetve vizsgáló dolgozatában – az általá-
nosság szintjén maradva – Kathona Géza számára is feltűnt, hogy a 

9   P Katalin: Papok és nemesek, Budapest, Ráday Gyűjtemény, 1995, 114.
10 Martonfalvi debreceni működésének időszakában a városra zúduló támadások soroza-

tát szemléletesen foglalta össze M László A kuruc kori Debrecen viszontagságai 
című tanulmányrészletében, in Barcza József (szerk.): A Debreceni Református Kollé-
gium története, Budapest, A Magyarországi Református Egyház Zsinati Irodájának Saj-
tóosztálya, 1988, 43–47. Az, hogy Debrecen városa gyakorlatilag mindhárom irányban 
tehát a királyi Magyarország, Erdély és a török felé is adózott–amellett, hogy a keres-
kedői foglalkozáshoz feltétlenül szükséges mozgásszabadságot biztosította –, a kor 
viszonyaihoz képest nagyfokú függetlenséget is biztosított a város és polgárai számára.

11 A debreceni polgári közösség 1752 előtti református „teokratikus” jellegéről vallott 
nézetek megerősítését ld. R István: Protestáns patronátus, Debrecen, Kossuth 
Egyetemi Kiadó, 1997, 90–94.

A Bursa Sacra létrehozása és szerepe a magyar reformátusok kora újkori
 külföldi  egyetemjárásának történetében



150      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

korábban vezető szerepet játszó Nagyvárad és Sárospatak kiesésével 
Debrecen kiválóan betöltötte a rá háruló történelmi szerepet.12 A deb-
receni Kollégiumra háruló „történelmi szerep” betöltése – a korszak 
többi oktatásmodernizáló debreceni reformjaihoz hasonlóan – szin-
tén nem valami automatizmus, de komoly intézményvezetői és fenn-
tartói háttérmunka eredménye volt. Martonfalvi György – a váradi 
Kollégium diákjaival Debrecenbe menekült rektor – ez irányú igye-
kezete mind a városban, mind azon kívül komoly támogatást talált. 
Debrecenben az Erdélyi Fejedelemség fénykorában már jelentős előz-
ményei voltak a külföldi továbbtanulás gyakorlatának. 

Az egyházkerületi levéltárban őrzött értékes peregrinációtörténeti 
forrás az a füzetecske, melyben az 1631-es nyírbátori zsinat döntése 
után az útnak induló diákok aláírták a rájuk vonatkozó szabályokat.13

E „kötelezvény irat” tanúsága szerint 1632-től 1659-ig összesen 62-en 
mentek Debrecenből külföldi tanulmányútra. A forrás tanulmányozása 
által az is megállapítható, hogy az évenként aláírók száma folyamato-
san csökkent. Míg az 1649-től 1658-ig terjedő tíz évben 18-an, az utolsó 
öt esztendőben már csak öten tettek fogadalmat. Eddigi vizsgálataink 
alapján ez a csökkenő tendencia érvényesült egészen 1666-ig, amikor 
Bursa Sacra létrehozásával ugrásszerű fejlődés következett be.14

A BURSA SACRA ALAPÍTÁSA ÉS MŰKÖDÉSE 1681-IG

A döntő változást a külföldi egyetemjárást támogató külön pénztár 
felállítása hozta meg. E lépés nélkül a helyi diákok külföldi tanulmá-
nyainak lehetősége továbbra is csak nagyon alacsony, számarányát 
tekintve elhanyagolható szinten maradt volna. Sajnálatos tény, hogy 
a régebbi intézménytörténeti összefoglalásokból nem volt nyilván-
való létrehozásának konkrét időpontja, illetve az sem, hogy ez a spe-
ciális pénztár mikor vált külön a coetus Bursa Victualisnak nevezett 

12 K Géza: A debreceni és sárospataki tanulók részvétele a hollandiai és angliai 
peregrinációban 1623-tól 1711-ig, in ÓSz 1979, 90. 

13  Ld. TtREL I. 1. J jelzet alatt.
14 Az eddigi adataim szerint 1660-től 66-ig csupán hárman, 1663-ban Debrecen város 

költségén Diószegi Kis István, 1665-ben pedig Balkányi György és Liszkai István 
mehetett tanulmányútra.

Baráth Béla Levente



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      151

közpénztárától. Az 1666 előtti debreceni peregrináció finanszírozási 
gyakorlatát a szerzők így összemosták az ez utánival. Ezáltal az is 
homályban maradt előttük, hogy miként volt képes a Kollégium a 
nehezebb körülmények ellenére még növelni is a külföldi tanulmá-
nyutakra küldhetők számát.

A külföldi egyetemjárás célját szolgáló pénztár létrehozása kétsé-
get kizáróan Martonfalvi Tóth György nevéhez köthető. Mint az imént 
már utaltunk rá, a külföldi továbbtanulás fellendítése lényeges részét 
képezte a Kollégium fejlesztése érdekében végrehajtott reformjai-
nak. E téren elért eredményei a teljes magyar peregrinációtörténet 
felől nézve is meghatározó személyiséggé tették. Ezt mutatja egyrészt 
peregrinus diákjainak – a korának többi „bujdosójához” – viszonyított 
számaránya, másrészt, hogy a Bursa Sacra képes volt hosszabb távon 
támogatást nyújtani a külföldi tanulmányutakhoz.

Azt, hogy a kortársak szemében kezdeményezése milyen jelen-
tőségű volt, több idézettel is bizonyíthatjuk. Szilágyi Tönkő Márton 
– aki szintén általa folytatott külföldi egyetemi tanulmányokat – így 
emlékezett meg róla: 

„... sok tudos, és a’ Szent irásban jól gyakorlott érzékenségű embereket 

tött, kik közzül sokakat nem csak tudományokban; hanem a’ Belgiomi 

s’ Helvéciai hires Academiákban való fel- menetelekben-is kegyes taná-

csával, mások előtt való recomendatiojával, s’ egyéb Istenes vigyázásá-

val nagy mértékben elő-segillet, nem volt sibi -soli ember, szomjuhozta 

a’ jó reménségű IÈaknak elömeneteleket s’ a’ meg emlitet Academi-

ákban való meneteleket. Illyetén szives indulattyának s’ ezaránt-is 

Istene dicsősségéhez való buzgóságának drágalátos gyűmőlcseit-is el 

éré; ugyan-is a’ Magyar-Országi Ecclesiákat s’ Scholákat azokkal nagy 

mértékben gazdagítá.”15

Ezt Szilágyi Tönkő annyira lényeges eredménynek tartotta, hogy Mar-
tonfalvi saját katalógusai alapján összeállította azon diákok névsorát, 
„kik ez nagy Tanítónak egy általlyában, az az, tanitói bottya alol avagy 

15 RMK I. 1256. bevezető soraiban.

A Bursa Sacra létrehozása és szerepe a magyar reformátusok kora újkori
 külföldi  egyetemjárásának történetében



152      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

a’ Debreceni Oskolából vagy mesterségekről mentek-fel az idegen 
Orszagokban”16. 

Martonfalvi másik korabeli értékelője, Debreceni Ember Pál 
ugyancsak tisztában volt a peregrináció fellendítésében játszott sze-
repével. Szavai szerint: 

„[Martonfalvi] Az iskola jövedelmét bővítette, sőt ezen túl bizonyos 

új alapítvánnyal gazdagította, támogatta a kiművelt iÈak külföldi 

akadémiákra való kijutását. Az adományokat ládába, vagy ahogy 

általában mondták, a „feketébe” kellett berakni. Miután kijárta egyes 

főurak bőkezű támogatását, (...) Ennek lett az eredménye, hogy a kép-

zett iÈak évenként csapatostul repülhettek ki a külföldi akadémiákra 

tanulmányok és tapasztalatszerzés céljából.” 17

A fent említett névsorban pedig ő is olyan fontos forrást látott, hogy – 
amint írta – külön is ki kívánta adni.18 Ezek ismeretében talán furcsának 
tűnhet, hogy Martonfalvi későbbi értékelőinél eltűnt, vagy teljesen a 
háttérbe szorult ez irányba kifejtett erőfeszítéseinek méltatása. 

A Bursa Sacra jegyző- és pénztárkönyvét ma szintén a Tiszántúli 
Református Egyházkerület Nagykönyvtára őrzi.19 Ez alapján szintén 
értékes peregrinációtörténeti tényekre mutathatunk rá. Martonfalvi 
működésének időszakára vonatkozóan a forrás azon túl, hogy pon-
tosan tartalmazza az abból felvett pénzösszegeket, a felvevő nevét és 

16  Uo.
17 D E Pál: A magyarországi és erdélyi református egyház története (ford. 

Botos Péter), Sárospatak, SRKTGY, 2009. 451–452.
18  Uo. A névsor alapján elkészített adattár összeállításakor felfigyeltem arra is, hogy az 

itteni 80 személyből 34-et említő Zoványi-féle egyháztörténeti lexikonban a Szilágyi 
Tönkő által szintén megadott 1681-es működési hely folyamatosan visszatérő elem. 
Ez alapján több mint valószínű, hogy Zoványi – bár forrásmegjelölés nélkül – szintén 
használta azt műve készítésekor. Bartók István is felhívta a figyelmet a Szilágyi Tönkő 
Márton-féle névsorra: „Más szempontból is érdekesek lehetnek azok a Martonfalvi 
posztumusz művének előszavában közölt „catalogusok”, amelyekben felsorolja, kiket 
küldött mestere külföldi akadémiákra, és kikkel tartotta a kapcsolatot a tanulmányok 
elvégzése után” – írja. B István: Két XVII. századi magyar egyházi retorika, in 
ItK 87/5 (1983), 447.

19  TtREK R 490. jelzet alatt található. Érdekesség, hogy a kutatás során – ebből az egyéb-
ként rendkívül forráshiányos korból – csak itt találkoztam Martonfalvi saját keze 
írásával, hisz haláláig ő vezette a könyvet, a bevezető sorok után aláírása és gyűrűs 
pecsétjének lenyomata is megtalálható itt.

Baráth Béla Levente



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      153

természetesen az esetleges tartozásokat, sok esetben közli a pénzfel-
vétel időpontját és korábbi tartózkodási helyét, hogy az adott diák 
melyik rectoriáról vagy milyen kollégiumi tisztről ment külföldre. 
Az ugyancsak rögzített éves számadások segítségével nyomon lehet 
követni a pénztár évi mérlegét, illetve, hogy kamat fejében kiknek 
kölcsönöztek belőle. 

A korábbi gyakorlathoz képest ekkor bevezetett újítás volt, hogy 
a külön pénztárból felvett összegek egy meghatározott részét a haza-
térés után vissza kellett fizetni. Így gyakorlatilag egy önmagát jelen-
tős részben újratermelő pénzalapot működtettek. Az első években a 
támogatás igénybevétele időpontjában személyenként – talán önkén-
tes vállalással – határozták meg a visszafizetendő százalékot. 1676-tól 
– egy erre vonatkozó formaszöveg megalkotásától – már mindenkire 
ugyanazok a visszafizetési feltételek vonatkoztak.20

A felállítás közvetlen előzménye az volt, hogy az alaptőke előte-
remtéséért 1666-ban Martonfalvi tekintélyes debreceni lelkészekkel 
együtt Apafi fejedelem, több főúri család és a tiszántúli gyülekezetek 
támogatását kérte.21 Ez a próbálkozás, mint az eredményekből láthat-
juk, valóban komoly sikerrel járt, hisz a fejedelem komoly összegnek 
számító évi 2000 kősót rendelt és mások is bőven adakoztak.22 Így 
Rhédei Ferenc a szentimrei tizedjövedelmet, Zólyomi Miklós a mics-
kei lakosoktól évenként fizetendő ötven forintot, Lónyai Anna ötven 
forintot vagy Debrecenbe szállított kősót, „Magyarország Részei-
nek fényes eklézsiái” mintegy 400 forintot adományoztak.23 A Bursa 
Sacra jegyző- és pénztárkönyvének elején olvasható „intőbeszédből” 
a pénzalap elnevezésére is magyarázatot kapunk. Ezt jelentősége és 
szépsége miatt itt is érdemes idézni:

20  Uo., 92. 
21  Ezt a levelet sajnos minden igyekezetem ellenére sem tudtam megtalálni, tartalmára 

Martonfalvinak a „Bursa sacra könyve” elején leírt tájékoztatásából következtethetünk.
22  A felajánlott összeg jelentős voltát talán jól érzékelteti, hogy az erdélyi püspök fejede-

lemtől kapott évi javadalma is ugyanennyi volt. Ezt az adatot és a kősó Apafi korabeli 
értékével-kereskedelmével kapcsolatban ld. K Árpád: Sóbányászat és sókeres-
kedelem I. Apafi Mihály idején, in Századok 125/5–6 (1991), 415–448. Az Apafi-féle 
sóalapítvány történetével kapcsolatban pedig ld.: id. R Imre: A debreceni főisko-
lát illető Apafi féle sóalapítvány története, TtREL I. 25. d. és K Ida: Apafi Mihály 
és Debrecen viszonya, TtREL II. 26. c/4.

23  TtREK R 490.

A Bursa Sacra létrehozása és szerepe a magyar reformátusok kora újkori
 külföldi  egyetemjárásának történetében



154      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

„Némely javaknak a németországi akadémiákra küldendő debreceni 

iskolai polgárok használatára való felszerelése.

Mi alulírók látva, hogy a debreceni iskola nemzetünk közromlása 

miatt megfogyatkozott olyan pártfogókban, kik a külföldi akadémi-

ákra segítenék, mind pedig olyan zsíros rectorságokban, amelyek jó-

téteményével a nevezett akadémiákat meglátogathatnák, és hogy 

emiatt a tisztes tudományokat csak nagyon csüggedt lélekkel ka-

rolja fel: küldtünk és mentünk, Nógrádi Mátyás Magyarország Ré-

szeinek püspöke, nemkülönben a debreceni egyház lelkipásztorainak 

Komáromi Csipkés Györgynek, a szent teológia doktorának, Báthori 

Mihálynak, Krizbai Györgynek megbízó levelével Erdély nagyságos 

fejedelméhez, kegyelmes urunk Apafi Mihályhoz, nemkülönben Ma-

gyarország Részeinek egyházaihoz, e Részek patrónusaihoz és patró-

náihoz, ezen célra segedelemkérés végett. Akik is Isten által indíttatva, 

kinek ezen kegyes igyekezetünk tetsző volt, a legnagyobb örömmel és 

készséggel adták ezen célra az alább elmondandó javakat.

Mivel azonban ezeket nem azért könyörögtük ki, hogy akár közöt-

tünk, akár utódaink között szétosztassanak vagy iskolánknak más-

nemű hasznára fordíttassanak: teljes szívünkből azt akarjuk, hogy 

ezek a nagy és jó Isten előtt kizárólag ezen célra legyenek szentelve; 

t. i. a debreceni iskola kitűnő tanulóinak a német akadémiákra való 

küldésére. Esedezéssel kérve, sőt az élő Istenre esküdve és kényszerítve 

utódainkat és iskolánknak, mind egyházi gondnokait, hogy míg Deb-

recen egyháza és iskolája ezen állapotban marad, azon javakat soha 

az iskola polgárai között szét ne osszák, sem másképpen fel ne hasz-

nálják, és hogy ilyen célnak van szentelve: el ne hanyagolják. Hanem 

azoknak gyümölcsét bölcsességük szerint az akadémiákra külden-

dők számára adják és minthogy az idők rosszak, inkább a küldendők, 

mint a pénz számát iparkodjanak sokszorozni. Komolyan megfon-

tolva mind azt, hogy azon javakat mi erre a célra könyörögtük ki, 

mind azt, hogy azok a javak Istennek vannak erre a célra felszentelve, 

mindazt, hogy ez a cél Istennek tetsző és az iskolák és egyházaknak 

nagyon hasznos és szükséges, mind azt, hogy nem a mi magán érde-

künket, hanem a közjót kell keresnünk. Ha ezen javakat Istennek ezen 

Baráth Béla Levente



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      155

célra akarjátok szentelni és azokat meg nem szentségtelenítitek, úgy 

cselekszetek legjobban és lesztek mentek az anathémától.

Legyetek jó egészségben. Debrecen, 1666. január 21. és következő 

napjain. Nektek és a debreceni iskolának buzgó szerelmesei: Marton-

falvi György, a szent teológia doktora és a debreceni iskola rectora.”24

Az aláírásból is kikövetkeztethetően a szöveg Martonfalvi kézírása, 
rajta kívül Diószegi Kis István, a másik rektor, a coetus vezetői és 
tagjai közül tizenegyen aláírásukkal hitelesítették a dokumentumot. 
Az alapító dokumentum folytatása pontosan rögzítette a beérkezett 
adományokat és rendelkezett kezelésük módjáról.

Befejezésként hadd utaljunk Martonfalvi saját korábbi adattári fel-
táró munkánk25 és az azóta megjelent egyház- és művelődéstörténeti 
szakirodalom eredményei alapján jól körülhatárolható külföldi egye-
temet járt tanítványi körének a későbbi tevékenységére is.26 A jelenleg 
rendelkezésünkre álló szélesebb adattári kutatások alapján is meg-
erősíthető, hogy az 1666–1681-ig terjedő időszak magyar református 
peregrinusainak közel fele köthető Martonfalvihoz. Közülük többen 
fontos szerepet vállaltak a református egyházkormányzatban, négyen 

24  A TtREK R 490. legelején latinul közölt szöveg ford. ld. G Kálmán: A gymnasium 
története a Debreceni Református Kollégiumban, in A Debr. Ev. Ref. Fő Gymnasium 
Értesítője az 1894–95. isk. évről, 23–25.

25  B Béla Levente: Adattár Martonfalvi György peregrinus diákjairól, Debrecen, 
Dr. Harsányi András Alapítvány, 2001.

26   A Martonfalvi Tóth Györgyhöz és tanítványi köréhez kapcsolódó 2001 után keletke-
zett szakirodalomból a következőket emelem ki: C Dávid: A Martonfalvi-tanít-
ványok és a református pietizmus szellemi horizontja, Irodalomtörténet 82/4 (2001), 
576–593. F Csaba: Debreceni könyvtáros deákok 1700 előtt (újabb adalékok), 
Könyv és Könyvtár 22–23 (2000–2001), 211–232. G� L. János: Nagyari József 
tábori prédikációi (Csokonai könyvtár. Források [Régi kortársak], 9.), Debrecen, Kos-
suth Egyetemi Kiadó, 2002, 15. 259. S András (szerk.), Mezőváros, reformáció 
és irodalom (16–18. század) (Historia Litteraria, 18), Budapest, Universitas Kiadó, 
2005. C Dávid: „A’ sovány lelket megszépíteni”. Debreceni prédikátorok (1657–
1711) (Nemzet, egyház, művelődés, 5.), Debrecen, Hernád Kiadó, 2008. T N
Péter: Szentpéteri István táncbíráló prédikációja, in Uő. (szerk.): Források a magyar 
táncművészet történetéhez, III. Budapest, Magyar Táncművészeti Egyetem, 2018. 
H Ádám: A bázeli egyetem ismeretlen magyar vonatkozású egyleveles nyomtat-
ványai, Magyar Könyvszemle 124/3 (2008), 292–311. Z József: Franekeri 
héber carmina gratulatoria Martonfalvi György és diákjainak tollából, Református 
Szemle 114/2 (2021), 125–158. P Anna: Martonfalvi Tóth György és id. Köleséri 
Sámuel kapcsolatai a halálukra összeállított versgyűjtemények tükrében, Egyháztör-
téneti Szemle 23/2 (2022), 5–34.

A Bursa Sacra létrehozása és szerepe a magyar reformátusok kora újkori
 külföldi  egyetemjárásának történetében



156      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Baráth Béla Levente

püspöki27, tizennégyen esperesi tisztséget láttak el.28 Tudományos elő-
menetelük alapján kiemelhető, hogy doktorátust szerzett teológiából 
kettő29, orvostanból szintén három30, bölcsészetből egy31. Három vagy 
négy lett beidézve a pozsonyi vértörvényszék elé, akik mindannyian 
a végsőkig kitartottak32. Későbbi működésüket vizsgálva szinte a tör-
ténelmi Magyarország teljes térképe kirajzolódik elénk. Debrecen-
ben, Pápán egy egész tanárnemzedék került ki belőlük. Egy olyan jól 
körülhatárolható, együttműködő akadémita kör rajzolódott ki, amely 
számtalan lelki, szellemi, baráti szállal kötődött egymáshoz, és a maga 
korának egyik meghatározó értelmiségi csoportjaként azonosítható.

27  Szilágyi Tönkő Márton, Veresegyházi Tamás, Kocsi Csergő János, Hodosi Sámuel.
28  Itt csupán néhányukat sorolom fel: Mányoki János (a híres festő, Mányoki Ádám 

édesapja), Körmendi György, Almási Mihály, Bélteki János (Martonfalvi veje volt).
29  Veresegyházi Tamás, Iø. Köleséri Sámuel.
30  Szoboszlai Sámuel (?), Iø. Köleséri Sámuel, Karczag-Ujszállási Márton.
31  Iø. Köleséri Sámuel.
32  Tatai Sámuel, Körmendi György (?), Kocsi Csergő Bálint, Köpeci Balázs.

Göttingen



157

N em fér hozzá kétség, hogy 
a Rákóczi-szabadságharcot 

követő két évtizedben a református 
nemesi középosztály legmeghatá-
rozóbb alakja az egyházigazgatás 
és egyházvédelem területén Ráday 
Pál (1677-1733) volt.1 Tevékeny-
sége abban a tekintetben is ki-

emelkedő, hogy mintát 
adott az őt követő nem-
zedékeknek a Türelmi 
Rendelet (1781) előtti 
évtizedekben a refor-
mátus egyház jogainak 
és érdekeinek védelmé-
ben folytatott küzde-
lemhez.

Ráday egyházpolitikai és egy-
házközéleti tevékenységi köréből 
természetesen nem maradhatott 
ki Tiszáninnen és Sárospatak sem. 
Az Egyházkerületi Levéltár 18 olyan 
dokumentumot – főként leveleket 

– őriz, amely vagy egyenesen tőle 
származik, vagy vele kapcsolatos, 
s mindegyik valamilyen aktuá-
lis tiszáninneni kérdést tárgyal. 

1      L Sándor: Ráday Pál, az első 
református egyetemes főgondnok, in 
Óeologiai Szemle, 1978. 21 évf. (új évf.) 
48–54. U�: Ráday Pál vallásügyi tevé-
kenysége a szatmári béke után – Ráday 
Pál szerepe a magyarországi protestáns 
egyházak életében, Budapest, Károli 
Gáspár Református Egyetem Hittudo-
mányi Karának Egyháztörténeti Inté-
zete, 1997.

Ráday Pál és 
a tiszáninneni 
református 
patrónusok*

D D

* A tanulmány megírását a Nemzeti Ku-
tatási, Fejlesztési és Innovációs Hivatal 
K-145896 számú témapályázata támogatta.



158      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Dienes Dénes

Az első kapcsolatfelvétel Füleki András pataki professzortól és Aszalay 
Ferenc patrónustól való, akik a bizonytalan helyzetben lévő sárospa-
taki kollégium ügyében kérték közbenjárását 1712-ben.2 A diákközös-
ség – a coetus – ugyanebben az évben megbízólevelet adott Rádaynak, 
hogy a kollégium érdekeit az országgyűlésben képviselje.3 Ráday két év 
múlva, 1714. június 7-én tájékoztató levelet küldött Patakra a kollégium 
ügyeinek állásáról, s hogy mennyire nem volt hiábavaló a közbenjárása, 
mutatja, hogy az uralkodó, III. Károly 1714. augusztus 14-én kiadta a 
kollégium zavartalan működését biztosító rendeletét: „Szigorúan meg-
hagyjuk és megparancsoljuk, hogy a helvét hitvallást követő sárospa-
taki iskolai iøúság közössége és a professzorok, templomuk és iskolájuk 
birtokában zavartalanul meghagyassanak”.4

A kollégium azonban súlyos belső problémákkal is küzdött, ami 
főként iø. Csécsi János professzor körül zajlott, aki meghasonlott Füleki 
András tanártársával és a pataki lelkésszel, Azari Nagy Istvánnal. Az iø. 
Csécsi ugyanis elhajlott a református ortodoxiától, s azt tanította, hogy 
az észnek legalább annyi szerepe van a kijelentés elfogadásában, mint a 
hitnek. A bolygómozgásról is nagyon modern ismereteket osztott meg 
tanítványaival, amit Azari szintén kifogásolt.5  Ráday, elismerve Csécsi 
rendkívüli felkészültségét és tanári kvalitásait, 1717-ben Füleki és Azari 
távozását tanácsolta, ettől remélve a dolgok megoldását.6 A későbbiek 
azt igazolták, hogy elvárásában csalódnia kellett.7    

A generális főkurátor Ráday nem mulasztotta el a tiszáninneniek 
tájékoztatását a protestáns vallásügy aktuális helyzetéről sem, olykor 
egy-egy üldöztetést szenvedett gyülekezet gondjait is megosztotta 
velük. Előkerül az I. Carolina Resolutio kapcsán a dekretális eskü kér-

2  Tiszáninneni Református Egyházkerület Levéltára (a továbbiakban TIREK Lt.) A. III. 521. 
3  TIREK Lt. A. III. 505.
4 TIREK Lt. A. III. 569. Vö. C Imre: Ráday Pál és a Sárospataki Református Kollé-

gium, in Esze Tamás (szerk.): Ráday Pál 1677–1733. Előadások és tanulmányok születé-
sének 300. évfordulójára. Budapest, Református Zsinati Iroda Sajtóosztálya, 1980.

5  TIREK Lt. A. III. 644. A. III. 647.
6  TIREK Lt. A. III. 649.
7 A Csécsi-ügyről: B Kálmán: A Kollégium története 1703-tól 1849-ig, in A Sáros-

pataki Református Kollégium története, szerk. az egyházkerület elnöksége [Certe: 
Barcza József], Budapest, Református Zsinati Iroda Sajtóosztálya, 1981, 89–90. D-
 Dénes–U János: A Sárospataki Református Kollégium története, Sárospatak, 
Hernád Kiadó, 2013, 55–59.



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      159

Ráday Pál és a tiszáninneni református patrónusok

dése, azután a földesurak/nemesek és a vallási kérdések összefüggé-
sei foglalkoztatják.8 Máskor azt adja hírül, hogy készül az uralkodó 
elé, emlékirat készítését tervezi, majd az udvari ágens hivatalának 
megszervezéséről ír lényeges dolgokat, s ugyancsak sürgeti a pesti 
vallásügyi bizottsággal kapcsolatos ügyek előmozdítását.9

A vallásügy borotvaélen táncoló kérdés volt a 18. század első évti-
zedeiben, az volt a kérdés, hogy lehet-e találni valamilyen modus 
vivendit a hazai protestáns felekezetek számára. Hogy milyen feszült 
helyzetben és kiélezett politikai légkörben folyt a protestáns egyház-
védelem ügye, azt jól jellemzi az az alapállás, amelyet Timon Sámuel 
jezsuita szerzetes 1721-ben megjelent munkája kiválóan összegezett. 
Ebben egyértelműen fogalmazott: „A római katolikus fejedelem, elöl-
járóság, vagy földesúr semmiképpen sem tűrheti meg országában 
vagy birtokán a protestáns lakosokat, hanem az a kötelessége, hogy 
azokat akár büntetések, akár száműzetés által a római katolikus vallás 
felvételére kényszerítse.”10 Kiegyensúlyozott és okos diplomáciára volt 
szükség. Ehhez nagyon pontos információk kellettek, ezért lényeges 
volt, hogy Ráday minden tekintetben megbízhatott-e tiszáninneni 
informátoraiban, akik egyben küzdőtársai is voltak, illetve, hogy Tiszá-
ninnen milyen következtetéseket vont le a Ráday által vezetett küz-
delem eredményeiből vagy kudarcaiból. E küzdelem során érlelődött 
meg bennük az a felismerés, hogy az eredményesebb egyházvédelmi 
politika érdekében szükséges a református egyház kormányzatá-
nak átalakítása, valamint minden református egyházvidéken, tehát 
a Tiszán innen is, a kerületi szervezet létrehozása. Szemere László és 
Vay Ábrahám az uralkodói rendelet (I. Carolina Resolutio, 1731) meg-
jelenését követően már ebben az értelemben vált levelet: „Mint hogy 
pedig Superintendensek felől való representatiónak is most lészen 
ideje, vékony elmém szerint úgy gondolkodnám, hogy ámbár Abaúji, 
Zempléni, Borsodi és Ungi Tractusok eddig Superintendentia nélkül, 
csak magánosan voltak s subsistáltak, nem fogna ártani az négy 

8     TIREK Lt. AIII. 600. A. III. 612-613. A. III. 617.
9     TIREK Lt. A. IV. 831. A. IV. 902. A. IV. 910.
10 T, Samuel: Opusculum theologicum, in quo quaeritur: An et qualiter possit prin-

ceps, magistratus, dominus catholicus in ditione sua retinere haereticos; vei contra 
poenis eos aut exilio ad fidem catholicam aplectendam cogere, [Nagyszombat], 1721.



160      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Tractust egy Superintendentia alá [vonni] úgy, hogy mindeniknek 
lenne külön-külön Esperestye ugyan, de egy Superintendenstül lenne 
az négy Esperesteknek függések, Tiszántúl, Dunán innen és túl, úgy 
Erdélyben lévő Superintendentiák formája szerint…”.11

Kik voltak tehát a generális főkurátort tájékoztató, hitvallásuk-
hoz és egyházukhoz ragaszkodó, és a közélet terén azért küzdő pat-
rónusok a Tiszáninneni Egyházkerületben? Amely ugyan szervezeti 
egységként röviddel Ráday halála után jött létre, de megszületésében 
ő is szerepet vállalt.12 A generális főkurátor a világi – ma úgy monda-
nánk, hogy presbiteri – patrónusokkal tartotta a kapcsolatot, őket 
vonta be a bizalmas egyházpolitikai ügyek intézésébe, tanácsolta őket 
és kérte is tanácsaikat. Közkeletűvé vált kifejezéssel élve, kapcsolati 
hálójában ők voltak a biztos pontok. Szinte mindegyikükhöz régi – 
közvetlen vagy közvetett – kapcsolat fűzte, s volt olyan, akivel baráti 
szálak kötötték össze.

Aszalay Ferenc (1674-1729) Miskolcon élő borsodi birtokos. 
II. Rákóczi Ferenc kancelláriájának irattárosa, majd a katonai ügyek 
titkára.13 Nem lehetetlen, hogy hegyaljai származású, mindenesetre a 
szülei Tarcalon éltek, s a családnak szőlőbirtokai voltak a környéken. 
A szabadságharcot követően Borsod vármegye életében fontos szere-
pet játszott, helyettes alispán és országgyűlési követ is volt. 

Dőry András (+1735. november 11.) szervezte meg az 1734. novem-
ber 5-én, szüret ürügye alatt ülésező bodrogkeresztúri konventet, 
ahol őt a Tiszáninneni Egyházkerület első főkurátorának választot-
ták, de már 1731-től a református egyház tiszáninneni conservátora, 
azaz pénzkezelője.14 II. Rákóczi Ferenc hadi pénztárosa, majd orszá-
gos számvevője. Miskolc leggazdagabb polgára, a vezérlő fejedelem 

11  SRKLt. A. V. 942. Közölte Z Benő in Sárospataki Lapok (SpL) 1893, 877−878.
12 D Dénes: Az első püspökválasztás a Tiszáninneni Református Egyházkerület-

ben, in U�: Tanulmányok a Tiszáninneni Református Egyházkerület történetéből,
Sárospatak, 1998.

13 G Éva: A diósgyőri vár és környékének ábrázolása 1719-ből Bél Mátyás kéziratos 
hagyatékában (Aszalay Ferenc - Adatok a nemesi értelmiség művelődéstörténetéhez), 
in A Herman Ottó Múzeum évkönyve, XXVIII-XXIX, Miskolc, 1991, 139–150.

14 Tiszáninneni egyházi tevékenységéről: D: Az első püspökválasztás. Z
Jenő: Magyarországi protestáns egyháztörténeti lexikon, Budapest, MRE Zsinati Iro-
dájának Sajtóosztálya, 1977, 114.

Dienes Dénes



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      161

sokat vendégeskedett miskolci palotájában, ami ma is a borsodi város 
egyik legszebb épülete. A fia, tudta és beleegyezése nélkül katolizált, s 
ez a megrázkódtatás hozzájárulhatott hirtelen, valószínűleg agyvér-
zés miatti halálához.

Patay Sámuel (1679-1749) II. Rákóczi Ferenc tokaji harmincadosa 
és kapitánya, a fejedelem parancsára leromboltatta a tokaji várat. 
Ráday Pál 1722-ben többekkel együtt kérte Patayt, hogy vállalja el a 
kurátorságot a pataki kollégium felett, amit némi halogatást követően 
1723-ban meg is tett.15 Tiszántúli kerületi conservátor 1731-től, majd 
egyházkerületi főgondnok 1734-től.16

Szemere Lászó zempléni birtokos, hajdúvárosi főkapitány, a 
vezérlő fejedelem ezereskapitánya 1703-tól, 1704-től brigadérosa.17

Szentimrey Sámuel Gömör-Kishont vármegye jegyzője, II. Rákóczi 
Ferenc táborában vármegyei követ.18 Testvéröccse, Zsigmond kuruc 
tiszt. Az 1712-ben megnyílt országgyűlésen vármegyéjének követe. 
A tiszáninneni református egyházi ügyekbe ő vonta be Ráday Pált.

A fiatalabb nemzedék két tagját kell még megemlíteni, mindket-
ten az „öregek” halála után lettek fontos szereplői a tiszáninneni egy-
házi közéletnek. Szathmáry Király Györgyről és Vay Ábrahámról van 
szó.19 Előbbi Szathmáry Király Ádám fejedelmi apród testvére, utóbbi 
Vay Lászlónak, Vay Ádám unokaöccsének fia. Vay László (1674-1733) 
ezereskapitány majd brigadéros a kuruc seregben. Később országy-
gyűlési követ, s tagja volt az országgyűlés által létrehozott, a feleke-
zeti kérdés tárgyalására hivatott „vallásügyi vegyes bizottságnak” is. 
A „fiatalok” következetesen járták azt az utat a református egyházpo-
litikában, amit Ráday Pál kijelölt.

15  TIREK Lt. A. IV. 776.
16 Z: Magyarországi protestáns egyháztörténeti lexikon, 114. 643.
17 Török Péter: Egy zempléni nemes a szabolcsi hajdúvárosok élén: Szemere László, in 

Mészáros Kálmán– Seres István–Török Péter szerk.: A fejedelem szolgálatában. Élet-
rajzi és családtörténeti tanulmányok a Rákóczi-korból, Budapest, Tarsoly Kiadó, 2018, 
102–114.

18 Iø. R Ede: Gömör-Kishont vármegye története. A vármegyei tiszti kar, in 
Borovszky Samu (szerk.): Magyarország vármegyéi és városai, Budapest, Országos 
Monográfia Társaság, 1904.

19 D Dénes: A Tiszáninneni Református Egyházkerület története I.: A kezdetektől 
a Türelmi Rendeletig, Sárospatak, Hernád Kiadó, 2017.

Ráday Pál és a tiszáninneni református patrónusok



162      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Ha már a kapcsolati hálót emlegettem fentebb, első olvasásra is 
azonnal szembetűnő, hogy mindenki II. Rákóczi Ferenc köreihez 
kötődik. Részben a katonai elit tagjai, részben pedig a kancellárián 
betöltött szerep kapcsolja őket össze. Szentimrey Sámuel követjá-
rása során itt ismerte meg közelebbről Ráday Pál kancellárt, Aszalay 
Ferenccel itt kötött Ráday életre szóló barátságot. A közös „kuruc 
múlt” a szokásosnál jobban megerősíthette az egymás iránti bizalmat, 
hiszen nehéz időkben szövődtek a barátságok.

A tiszáninneni református nemesi középosztálynak ezt a körét 
családi-rokoni szálak is összekötötték. A Vay famíliát igen erős erdélyi 
kapcsolatrendszer jellemezte. A Telekiek, a Rhédeyek, az 1744-ben 
grófságra emelkedett cegei Wass család tűnik fel a házassági kapcso-
lati hálóban.20 Az ő révükön kerülnek közel a Telekiek a Tiszáninneni 
Református Egyházkerülethez. Ugyanakkor jelen van a tiszáninneni 
rokonság is a családban: Vay Péter (1611–1662) 1631 körül I. Rákó-
czi György étekfogója és kamarása volt, majd 1650-ben Szabolcs vár-
megye másodalispánjaként találkozhatunk vele. Feleségétől, Zoltán 
Annától két lánya: Erzsébet és Katalin, valamint három fia: Ábrahám, 
Mihály és Ádám született.21 Vay Katalint idősebb Szemere László zemp-
léni alispán vette feleségül. Aszalay Ferenc édesanyja Dőry Zsuzsanna, 
s találunk olyan Patay-leányt, aki a Dőry családba ment férjhez.22  

Amikor a tiszáninneni református birtokosi középosztálynak az 
egyházpolitikában kiemelt szerepet vállaló tagjait jellemezzük, fel-
tétlenül figyelmet kell fordítanunk műveltségük gyökereire és annak 
tartalmi jellemzőire. Ezt a műveltségi erőteret a felső-magyarországi 
református iskolák, elsősorban a pataki kollégium határozta meg. 
Idős Szemere László Patakon 1649-ben lépett az iskola törvényeit 
aláíró „nagydiákok” közé, ugyanabban az évben, amikor az idősebb 
Patay Sámuel is subscribált. Aszalay Ferencnek az apja is pataki diák 
volt (1664), ő maga pedig 1693. szeptember 30-án írta alá a bujdosó 
iskola törvényeit Gyulafehérváron, majd lett később a poétai osztály 

20 A Helga: A vajai Vay család. Vay Miklós báró (1802–1894) ősei, in Zempléni 
Múzsa, 2017. tél, 13–23.

21 A: A vajai Vay család, 14.
22 N Iván: Magyarország családai czimerekkel és nemzékrendi táblákkal. I-XII, Pest, 

1857-1868. passim.

Dienes Dénes



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      163

preceptora. Dőry András két évvel később, 1695-ben lépte át a kollé-
gium küszöbét.23 Mindegyikükre jellemző, amit Szemere neve mellé 
írt az anyakönyvet vezető iskolai szenior: „Patronus factus Illustris-
simi Coetus”. Aszalay Ferenc és Dőry András ragaszkodása a számki-
vetett kollégiumhoz azt is jelentheti, hogy családjukat erős érzelmi 
szálak kötötték a nagy múltú tiszáninneni iskolához. Patak szelleme 
elérte azokat is, akiket családi körülmények között taníttattak, mert 
többnyire pataki diákok voltak a nevelőik. Ezt például Vay Ábrahám-
ról biztosan tudjuk, mert Miskolci Coriari János pataki diák volt 
1707–14 között a „pedagógusa”. A Vay család támogatásával akadémi-
ákra ment, majd több helyen lelkészkedett, végül tállyai prédikátor-
ként hunyt el az 1739. évi pestis során.24

Ha a műveltségi helyzetről és tartalmakról gondolkodunk, a felvi-
lágosodás előtti magyar kis- és középbirtokos nemesség állapotáról 
általában olyan képet találunk, amit sötét színekkel festettek később. 
Kazinczy Ferenc anyai nagyapjáról úgy beszél, mint aki egysíkú, a 
napi gazdálkodás és a rendszeres vallásgyakorlás által meghatározott 
pályán mozog, különös szellemi érdeklődés nélkül. Kármán József 
ennél is lesújtóbb képet fest a vidéki nemesről: „Az a kis darab föld, 
melyen lakik, ez az ő egész horizontja. Nem tudja, mi történik falu-
ján kívül, és azt hiszi, hogy megyéjének határdombján túl már ott 
kezdődik a Fekete-tenger... Sivár üresség uralkodik az ily fejekben.” 
A felvilágosodás írói persze azért festenek sötét képet, mert mozgósí-
tani akarnak, mintegy harci taktikájuk része, hogy túloznak, noha sok 
tekintetben igazat írnak.25 A tiszáninneni vezető nemesi patrónusok-
ról pozitívabb kép bontakozik ki, mert noha nyilván nem egyforma 
mértékben, de mégis jelentős műveltségbeli tartalmakkal rendel-
keztek. Tanulmányaik során jól elsajátították a latin nyelvet, Asza-
lay például meglehetősen magas színvonalon. Levelezésük folyamán 
magyar nyelvű szövegeikbe is gyakran vegyítettek latin kifejezéseket. 

23 H Richárd: A Sárospataki Református Kollégium diákjai 1617 – 1777, Sárospatak, 
Sárospataki Református Kollégium, 1998, 137. 170–171. 179. 186.

24 H: A Sárospataki Református Kollégium, 208.
25 B Kálmán: A magyar köznemesség művelődési törekvései a XVIII. században, in 

Szvircsek Ferenc (szerk.): Nógrád Megyei Múzeumok Évkönyve, Salgótarján, Nógrád 
megyei Múzeumok Igazgatósága, 1981, 87–92. A Kazinczy- és a Kármán-idézet is itt.

Ráday Pál és a tiszáninneni református patrónusok



164      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

Hogy egyáltalán rendszeresen leveleztek, ez önmagában is jelentős, 
az esetek nagy többségében, még a hivatalos kapcsolattartásban is, 
sajátkezű leveleket írtak. Általános jogi ismeretük is számottevő volt, 
politikai és közéleti tevékenységükhöz ez a tudásanyag nélkülözhe-
tetlen volt. A vallásgyakorlásuk és kegyességük tekintetében pedig a 
hagyományos prédikátori műveltség jellemzőit hordozták. Vay Ábra-
hám sorai ezt elég jól illusztrálják: „Az Istennek mindenféle látogatási 
környül vettenek, kiáltunk Istenhez, de meg nem hallgattatunk, mert 
valósággal dicsőségére és dicsősége előmozdítására nem buzgunk. 
Isten ád erőt és egésséget, mégis fáradságunkat Isten Háza dolgaiban 
restellyük s átallyuk…. Vegyük azért szívünkre az Isten dicsőségét, s 
az új esztendővel újuljunk meg az Isten Házához és dicsőségéhez való 
munkás buzgóságban is.”26 Ez a vallásos magatartás teológiai szem-
pontból pontosan megegyezett Ráday Pál kegyességével, amennyiben 
ő is a református ortodoxia talaján állt. Viszont nem követték őt neme-
seink a pietizmus érzelmes, bensőséges tartalmainak megélésében, 
ami különösen Ráday vallásos költészetében érhető tetten.27  

Mindezeken túl még azt is megkockáztatom, hogy bizonyos szem-
pontból az értelmiségi magatartás sajátosságait is felmutatták Tiszá-
ninnen vezető református nemesi támogatói. Jellemző volt rájuk a 
felelősségvállalás, az elemző készség és az értékteremtő gondolko-
dás. Aszalay Ferenc barátkozott Bél Mátyással, nem lehetetlen, hogy 
Ráday Pál ismertette őket össze. Leveleztek, a sokoldalú evangélikus 
tudós kedvéért Aszalay kiváló rajzot készített a diósgyőri várról és kör-
nyékéről. Nagyra tartotta barátja tudományos törekvéseit: „…kiváló 
Uraságod – mint a haza és a tudomány körül érdemeket szerzett 
polgár – iránt minden igyekezetemmel jóakaratúlag viseltetek…”.28

Vay Ábrahám gondoskodott arról, hogy Szathmári Paksi Pál hollan-
diai tanulmányútján több évet töltsön el, nemcsak azért, hogy azalatt 
beszerezze a pataki kollégium számára a fizika oktatásához szükséges 
kísérleti eszközöket, hanem azért is, hogy tanuljon modern nyelve-

26  TIREK Lt. A. V. 1222.
27 C Sándor: Ráday Pál lelki arca, in Esze Tamás (szerk.): Ráday Pál, 235–260.
28 G: A diósgyőri vár, 139.

Dienes Dénes



SÁROSPATAK ÉS DEBRECEN VONZÁSÁBAN      165

ket.29 Szathmáry Király György német egyetemeken tanult, Angliát is 
meglátogatta. Latinul megírta a pataki kollégium történetét, gazda-
sági szakkönyveket fordított német nyelvről magyarra.30

Az egyházvédő tevékenységnek az elsődleges motivációs háttere 
kétségkívül a konfesszionális hűség volt, a határa pedig a református 
birtokos nemesség politikai és társadalmi helyzetéből adódó lehető-
ségek együttese. Ez utóbbi össze sem vethető a római katolikus arisz-
tokrácia cselekvési lehetőségeivel. Annál inkább jelentőséggel bírt a 
hitvallásos magatartás és az abból fakadó tevékenység, mert kockáza-
tokkal is járt. A dekretális eskü például, amely Máriára és a szentekre 
is hivatkozott, elzárta a hivatalviselés elől a hithű protestáns nemessé-
get. Hogy azután valóság-e az a feltételezés, hogy a református nemes-
ség ennek pótlásaként társadalmi és politikai súlyának emelkedését 
várta az egyházban betöltött hivatalától,31 az számomra kérdéses, de 
ha így is volt, az csak a bodrogkeresztúri konvent (1734) után tudato-
sulhatott a kortárs református nemesi középosztály tagjaiban.

Az egyházvédő munka nemcsak kifelé, a római katolikus és az 
államhatalmi elnyomással szemben nyilvánult meg, hanem igyekezett 
az itt-ott bomlás jeleit mutató belső egyházi élet újjászervezésére és 
megszilárdítására is. Ugyanakkor meg kellett teremteni a történelmi 
okoknál fogva hiányzó, de éppen az optimális egyházvédő tevékeny-
séghez elengedhetetlen külső egységet is. Ezt a komplexitásában meg-
lehetősen nehéz feladatot a lelkészi egyházhatóságok önmagukban 
képtelenek lettek volna elvégezni, miután össztársadalmi és politi-
kai súlyuk rendkívül csekély volt. Mindent elmond erről a kalocsai 
érsek vikáriusának gúnyos megjegyzése a református prédikátorokról 
1747-ben egy olyan ügy kapcsán, amely során szóba jött a protestáns 
lelkészeknek a jobbágyokból álló gyülekezetek iránti kiszolgáltatott-
sága: „Úgy kell nektek! Miért nem hajtottatok fejet a római anyaszen-

29 H Richárd: Szathmári Paksi Pál levelei Franekerből, in Benda Kálmán–Beliczay 
Angéla–Szabó Julianna–Tar Tamás (szerk.): A Ráday Gyűjtemény Évkönyve II., Buda-
pest, 1982.

30 M. H Mária: Az első fennmaradt magyar méhészeti szakkönyv ismert és isme-
retlen kiadásai, in Magyar Könyvszemle, 2024/1, 111–120.

31 R Imre: A bodrogkeresztúri konvent történelmi mérlege, in Nagy Sándor Béla 
(szerk.): A bodrogkeresztúri konvent 200 éves jubileumának emlékkönyve, Sárospa-
tak, 1934, 10.

Ráday Pál és a tiszáninneni református patrónusok



166      HÖRCSIK R ICHÁRD HETVENÉVES

tegyháznak? Most már süvegeljétek a kanászokat!”32 S lássunk még 
egy jellemző példát: Az 1733-ban frissen megválasztott tiszáninneni 
püspök a szuhogyi templom erőszakos elvétele miatt levelet írt az 
ügyben illetékes gróf Gvadányi Ádámnak, aki megalázóan eldobta 
azt és „megmondta mit csinál belé”,33 ahogy ezt maga Szentgyörgyi 
Sámuel panaszolta.

A „nem lelkészi elemnek” – Révész Imre meghatározásával élve 
– közegyházi tevékenysége nélkülözött minden tételes egyházi tör-
vényi vagy alkotmányi alapot. Előzménye mégis volt, amennyiben 
már a 17. század országgyűlésein a protestáns nemesség testületileg 
képviselte egyházának ügyeit. Ugyanakkor a jogszokás alapján is 
jogosultnak tekinthették a kortársak az egyházi életben való aktív 
kormányzói jellegű részvételüket, mert a sárospataki kollégiumnak 
már korábban kialakult a főként zempléni nemesekből álló kurátori 
testülete, ami legitim mintát jelenthetett számukra. Szóba jöhetett 
az erdélyi példa is, ahol nemcsak a gyülekezeti és iskolai életben 
volt meg a gondnoki tisztség, hanem létezett a nemesi tagokból álló 
főkonzisztórium is a református egyház élén.34 A kegyúri jog gya-
korlása – a protestáns patronátus – pedig lényegében a reformáció 
korától kezdve végigkísérte a református egyházat.35 S ahogy dolgo-
zatom elején részben már utaltam rá, Ráday Pál tevékenysége ezek-
nek a hagyományos formáknak legitim egyházigazgatási elemmé 
alakulására jelentős hatást gyakorolt. 

32 M Elemér: A Türelmi Rendelet. II. József és a magyar protestantizmus, Buda-
pest, Magyar Protestáns Irodalmi Társaság, 1939, 70.

33 D Dénes: Szuhogyi jeremiád, in Laki Lukács László (szerk.): „Talentumomat 
megőriztem, gyarapítottam”. Három neves szuhogyi, Edelény, 1996, 91–96.

34 S Gábor: Az erdélyi református főkonzisztórium kialakulása 1668–1713 (–1736) 
(Erdélyi Tudományos Füzetek 230.), Kolozsvár, 2000. 

35 R István sajátos összefüggésben mutatja be ezt a kérdéskört: Protestáns patroná-
tus. Debrecen város kegyurasága, Debrecen, Kossuth Egyetemi Kiadó, 1997.

Dienes Dénes



Csengettyű-sor, Sárospatak



A régi Debreceni Református Kollégium




